
 
ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre accès diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/  
 
Citer cette entrée : Poirier, Sylvie, 2026, « Cosmologies », Anthropen. 10.17184/eac.anthropen.032 

 
 

COSMOLOGIES 
Poirier, Sylvie 
Université Laval, Québec 
 
Date de publication : 2026-02-04 
DOI : 10.17184/eac.anthropen.032  
Voir d’autres entrées dans le dictionnaire 

 

Le terme « cosmologie » réfère aux théories que les sociétés ont élaborées sur 
l’origine, la composition et la dynamique de l’univers (cosmos), sur ses propriétés 
spatiales et temporelles, sur les puissances, les êtres et les objets qui le constituent 
et les relations entre ces existants et formes d’agentivité, et enfin sur la place 
qu’occupe l’être humain au sein de cet univers. Porteuses d’un savoir sur le monde et 
sur les êtres, humains et autres qu’humains, qui y coexistent, les cosmologies, celle 
des physiciens, des Aztèques, des chrétiens, des taoïstes, des Navajos ou des 
Aborigènes australiens, sont aussi des ontologies et des anthropologies. Plus souvent 
qu’autrement, les cosmologies, aussi nommées « vision du monde » ou 
« cosmovision », relèvent à la fois de la physique et de la métaphysique. Elles sont un 
lieu où savoir, imaginaire et merveilleux s’amalgament pour penser l’origine, le 
déploiement et le devenir du cosmos, des formes qui le constituent et des êtres qui 
l’habitent. Les cosmologies et les récits qui les fondent et les valident sont qualifiés 
tantôt de « scientifique/ moderne », de « religieux/ mythique » ou de « traditionnel/ 
autochtone » ; une autre distinction est celle entre cosmologies moderne et non 
modernes. Le terme « cosmogonie » réfère quant à lui plus spécifiquement aux 
théories sur les origines de l’univers et aux récits pour signifier le chaos primordial 
avant la création du monde. Les récits cosmologiques et cosmogoniques, qu’ils soient 
de type scientifique ou mythique, sont polysémiques, ouverts à des interprétations 
diverses, parfois divergentes et contestées, selon les époques, les événements et les 
contextes. Ces théories et récits, dès lors qu’ils sont validés et portés par une parole 
d’autorité (scientifique, chaman, devin, prêtre, iman, aîné, etc.), ont valeur de vérité 
dans le contexte social et culturel de leur énonciation. Le concept de « cosmologie » 
se présente comme un « fait social total », tel que l’avaient souligné Durkheim, Mauss 
et leurs contemporains dans la mesure où les dimensions dites cosmologiques, 
politiques et économiques sont profondément liées et mutuellement constitutives du 
processus social.   

L’étude des cosmologies autres que moderne, chrétienne et occidentale, dites 
non modernes ou autochtones, a constitué un des pivots de l’anthropologie classique. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://revues.ulaval.ca/ojs/index.php/anthropen


 
ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre accès diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/  
 
Citer cette entrée : Poirier, Sylvie, 2026, « Cosmologies », Anthropen. 10.17184/eac.anthropen.032 

Sur le plan ethnographique, une telle étude s’appuie principalement sur les récits de 
type mythique, oraux ou écrits, ainsi que sur les pratiques rituelles (rites saisonniers, 
rites de passage, rites de guérison, etc.) et les diverses formes d’expression artistique, 
notamment architecturale et iconographique, qui valident les cosmologies et 
permettent leur actualisation et leur reproduction (Ossio 1997). Ce sont là autant 
d’expressions et de pratiques qui revêtent un caractère « sacré ». Les descriptions et 
les études classiques ont permis de souligner la diversité et la richesse exceptionnelle 
de ces théories et de l’imaginaire humain à penser la composition et la dynamique des 
mondes et du plurivers ainsi que les existants, les forces et les puissances en 
présence (divinités, êtres primordiaux, héros culturels, esprits, etc.). Au sein de la 
discipline, ces ethnographies auront aussi grandement contribué à la démarche 
comparative. Le structuralisme de Claude Lévi-Strauss ainsi que les courants 
d’anthropologie symbolique et cognitive nous ont légué des travaux remarquables qui 
démontrent la logique et la complexité sous-jacentes aux cosmologies non modernes, 
aux savoirs (écologiques, zoologiques, botaniques, astronomiques, etc.) et aux 
systèmes de classification du monde qui en découlent (voir, parmi de nombreux 
autres, Lévi-Strauss 1962 ; Douglas 1970). Ces approches, bien qu’on leur reproche 
aujourd’hui d’avoir abordé les cosmologies et les mondes qui les portent de manière 
statique et comme des « ordres » autonomes et encapsulés, n’en ont pas moins 
affranchi notre appréhension des cosmologies non occidentales et non modernes de 
la sphère exclusivement religieuse au sein de laquelle les avaient souvent limitées les 
approches antérieures. 

Alors que l’étude des cosmologies a occupé une place importante dans 
l’anthropologie classique, elle n’en garde pas moins sa pertinence pour la 
compréhension anthropologique des mondes contemporains, de leurs interrelations et 
enchevêtrements dans un contexte de connexions globales (Abramson et Holbraad 
2014 ; Dussart et Poirier 2021). Des interrogations conceptuelles et méthodologiques 
récentes au sein de la discipline ont d’ailleurs permis de bonifier notre appréhension 
des cosmologies autochtones et non modernes, et des mondes de la vie qui en 
émanent. Le tournant ontologique figure parmi ces avenues novatrices pour repenser 
le mode de connaissance anthropologique (Poirier 2025). Au fil de son histoire, pour 
comprendre les cosmologies autres, l’anthropologie s’est appuyée sur les 
présupposés ontologiques et culturels de la pensée occidentale moderne et de ce que 
celle-ci considère comme universel, comme les concepts d’être, d’humain, de temps 
et de vérité, ou encore la division absolue Nature/Culture. Plus souvent qu’autrement, 
l’étude des cosmologies a aussi pris appui sur les axes de distinctions sur lesquels 
s’est construit le savoir anthropologique : primitif/civilisé ; simple/complexe ; sans 
état/étatique ; mythe/histoire ; magie/science ; croyance/savoir. Or, de telles 
distinctions, non seulement révèlent un fort biais euro-centrique, mais elles reposent 
sur le présupposé moderne d’une universalité naturelle, soit d’une ontologie d’une 
nature uniforme sur laquelle se projetteraient diverses représentations/ visions du 
monde et du cosmos. Le tournant ontologique en anthropologie a non seulement remis 
en question l’universalité des concepts de Nature et de Culture et de leur division 
absolue, il a aussi permis d’approfondir l’interrogation et la compréhension 
anthropologiques au-delà de la seule dimension cognitive, de la façon dont différentes 
cosmologies donnent forme et vie à d’autres mondes, d’autres humanités et modes 
d’existence. Notre conception de l’altérité, de la différence et de la multiplicité s’en 
trouve passablement modifiée : non plus diverses visions d’un monde unique, mais 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 
ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre accès diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/  
 
Citer cette entrée : Poirier, Sylvie, 2026, « Cosmologies », Anthropen. 10.17184/eac.anthropen.032 

des mondes multiples qui reposent sur d’autres rationalités. En proposant de 
considérer sérieusement ces autres cosmologies, savoirs et rationalités, le tournant 
ontologique et l’anthropologie symétrique auront également contribué à affranchir 
notre compréhension des mondes non modernes du concept de « croyance » 
(Viveiros de Castro 2009 ; Latour 2009). Ceci dans la mesure où ce concept véhicule 
l’idée que les cosmologies et les ontologies autochtones et non modernes sont 
« fausses » et « erronées », du moins au regard de la Science, et doivent en quelque 
sorte être corrigées.  

Les ethnographies classiques des cosmologies ont eu tendance à les 
présenter comme des touts passablement monolithiques et figés. Fortes d’une 
meilleure compréhension des processus de changements sociaux et culturels, les 
approches et études plus récentes ont été en mesure d’en démontrer la malléabilité et 
la vitalité (Barth 1990). Depuis toujours, les cosmologies, notamment celles de 
tradition orale, sont des savoirs en mouvement, des sources dynamiques de 
changement et des mises en ordre du cosmos inscrites dans une historicité. Pour 
assurer leur pertinence et leur reproduction, elles doivent être ouvertes sur le monde, 
refléter le vécu et les expériences des acteurs locaux et être en mesure d’insérer en 
leur sein de nouveaux éléments. Une telle ouverture a permis, de manière accélérée 
depuis la rencontre coloniale et celle avec l’Occident chrétien, que des entités, des 
objets et des éléments étrangers (Dieu, les technologies modernes, l’argent, les 
Blancs, les mines, etc.) soient re-signifiés au sein des principes ontologiques, des 
idiomes culturels et des cadres cosmologiques existants. Les travaux pionniers de 
Marshall Sahlins (1989, 1995) et de Michael Taussig (1983) sont particulièrement 
éloquents en ce sens. Face aux transformations et bouleversements majeurs, souvent 
violents, engendrés par de telles rencontres et dans les mondes où ils existaient déjà, 
se sont ainsi redéfinis le chamanisme, la sorcellerie, la possession et les sacrifices, 
des thèmes majeurs de l’anthropologie classique. En effet, loin d’être éradiquées par 
le rationalisme occidental et la doctrine chrétienne, ces pratiques ont plutôt revêtu de 
nouveaux habits face aux défis engendrés par la modernisation, l’urbanisation et la 
perte d’une autonomie économique et politique. Les relectures et réinterprétations de 
la modernité occidentale dans le langage des cosmologies locales sont 
particulièrement instructives, notamment dans l’optique d’une anthropologie 
symétrique ou inversée. Ces processus de reconfigurations cosmologiques se 
poursuivent face aux forces néocoloniales et néolibérales et aux interconnexions 
globales actuelles. Plusieurs anthropologues se sont aussi penchés sur les processus 
dits de « conversion », de « réception » ou encore « d’incorporation » de la 
cosmologie chrétienne dans les mondes coloniaux et plus récemment avec les 
mouvements évangélistes et pentecôtistes (Laugrand 2013 ; Laugrand et Oosten 
2010 ; Schwarz et Dussart 2010 ; Robbins 2004 ; Westman 2022, parmi de nombreux 
autres). Face à ces « cosmologies/religiosités enchevêtrées » (Dussart et Poirier 
2021), il s’agit de mieux comprendre, dans des contextes de rapports de pouvoir 
asymétriques, les processus complexes et subtils d’indigénisation du christianisme (et 
dans d’autres cas de l’islam) et de la modernité dans les termes des cosmologies et 
des projets de vie locaux.  

La majorité des cosmologies accordent au rêve et à la sphère onirique une 
place privilégiée. Les rêves jouent ainsi un rôle majeur dans la validation, la 
reproduction et la transformation des éléments constitutifs des cosmologies. La sphère 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 
ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre accès diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/  
 
Citer cette entrée : Poirier, Sylvie, 2026, « Cosmologies », Anthropen. 10.17184/eac.anthropen.032 

onirique est souvent conçue et vécue comme un espace-temps de rencontre, de 
médiation et de communication avec le monde-autre, celui des divinités, des êtres 
ancestraux et des myriades d’esprits qui peuplent les mondes, incluant ceux des 
morts. De telles rencontres oniriques permettent l’acquisition et la transmission de 
savoirs ainsi que des expériences de « révélation » et/ou d’« innovation » de 
nouveaux éléments cosmologiques (récits, chants, danses, dessins, etc.). Les travaux 
anthropologiques et historiques sur le rôle et la place du rêve dans les traditions 
cosmologiques sont à la fois riches et épars (voir, parmi de nombreux autres, Jedrej 
et Shaw 1992 ; O’Flaherty 1984 ; Shulman et Stroumsa 1999).  

Toutes les traditions cosmologiques, qu’elles s’inscrivent dans l’oralité ou dans 
l’écriture, sont porteuses de récits de type prophétique et eschatologique, soit des 
récits sur la fin du monde, la fin des temps, avec ou sans l’avènement d’un monde 
nouveau. Dans plusieurs régions du monde, à la suite des bouleversements 
engendrés durant la période coloniale et par la rencontre, asymétrique et violente, 
avec l’Occident chrétien, on a assisté à la création de mouvements prophétiques. Dès 
les années 1960, les anthropologues ont étudié certains de ces mouvements 
prophétiques, dits aussi millénaristes, à visée davantage politique que religieuse, 
comme autant de mouvements de résistance et de créations originales et cohérentes 
qui visaient tantôt à reconstruire l’ordre ancien, tantôt à fonder un nouvel ordre (Izard 
1991). Parmi les plus documentés notons la ghost dance des Autochtones des Plaines 
d’Amérique du Nord et les cultes du Cargo mélanésiens (Burridge 1969 ; Lanternari 
1960). Face aux multiples crises actuelles, dont la crise écologique, les 
bouleversements climatiques et l’extractivisme effréné du monde capitaliste, des récits 
apocalyptiques continuent d’émerger dans différentes régions du monde, notamment 
dans les mondes autochtones d’Amérique latine (Crépeau 2021 ; Kopenawa et Albert 
2010 ; Danowski et Viveiros de Castro 2014). Face aux désastres écologiques, des 
anthropologues interrogent la façon dont les mondes locaux mobilisent leurs 
cosmologies, leurs pratiques rituelles et chamaniques revisitées et leurs savoirs 
écologiques pour faire sens de ces désastres (Riboli et al. 2021).  

Les cosmologies ont toujours constitué des espaces d’innovation et de 
créativité et les expressions artistiques contemporaines des peuples autochtones à 
travers le monde sont de bons exemples de la vitalité et de la malléabilité des 
cosmologies. Internationalement reconnues et recherchées, les productions 
artistiques contemporaines des Navajos et des Aborigènes australiens, pour ne 
nommer que celles-là, puisent d’emblée dans leur cosmologie tout en utilisant des 
matériaux modernes. De plus, les cosmologies et ce qui les constitue, notamment les 
récits et les êtres dits mythiques, ont trouvé avec les nouvelles technologies – 
numériques, cinématographiques, médias sociaux, multimédias – de nouveaux lieux 
d’expression et de diffusion, mais aussi d’expérimentation (Jérôme, Biroté et Coocoo 
2018 ; Nepton Hotte et Jérôme 2021 ; De Largy Healy 2014 ; Ginsburg 2018 ; Loft et 
Swanson 2014). Plus largement, les imaginaires cosmologiques de tous horizons et 
temporalités trouvent aussi leur place dans les productions cinématographiques et les 
technologies numériques (Abramson et Holbraad 2014).    

Mentionnons enfin le concept de « cosmopolitique » revisité par la philosophe 
Isabelle Stengers (2003) et introduit en anthropologie, entre autres, par Bruno Latour 
(1999, 2004) et Marisol de la Cadena (2010). Les cosmopolitiques explorent des 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 
ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre accès diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/  
 
Citer cette entrée : Poirier, Sylvie, 2026, « Cosmologies », Anthropen. 10.17184/eac.anthropen.032 

alternatives à la constitution moderniste, laquelle, par une césure épistémologique et 
ontologique entre nature et société, entre objet et sujet, a exclu du champ politique les 
autres qu’humains (Poirier 2008). Le concept revisité de cosmopolitique se veut une 
invitation à penser autrement les assemblages et les relations entre les humains et les 
non-humains, de tout ce qui participe d’un cosmos commun et sous un mode 
résolument politique. Cette approche cosmopolitique s’engage en faveur d’une 
relationnalité qui dépasse le cadre humain et est inclusive des autres qu’humains. Afin 
que les Occidentaux modernes puissent se « désintoxiquer de l’idée de nature » 
(Latour 2009) et de l’exceptionnalisme humain, et engager à nouveau une forme de 
communication, voire de réciprocité, avec les autres qu’humains, il va sans dire que 
les cosmologies autochtones, lesquelles n’ont jamais interrompu une telle 
communication, sont des sources indéniables d’inspiration.  

 

Références  

Abramson, Allen et Martin Holbraad (dir.), 2014, Framing Cosmologies. The 
Anthropology of Worlds, Manchester, Manchester University Press. 

Barth, Fredrik, 1990, Cosmologies in the Making: A Generative Approach to Cultural 
Variation in Inner New-Guinea, Cambridge, Cambridge University Press.  

Burridge, Kenelm, 1969, New Heaven, New Earth: A Study of Millenarian Activities, 
Oxford, Basil Blackwell. 

Crépeau, Robert, 2021, « Discourses on the advent of new times among the Kaingang 
of Southern Brazil », in Françoise Dussart et Sylvie Poirier (dir.), Contemporary 
indigenous cosmologies and pragmatics, Edmonton, University of Alberta Press : 111-
132. 

Danowski, Déborah et Eduardo Viveiros de Castro, 2014, « L’arrêt de monde », in 
Émilie Hache (dir.), De l’univers clos au monde infini, Paris, Éditions Dehors : 221-339.  

De la Cadena, Marisol, 2010, « Indigenous cosmopolitics in the Andes: Conceptual 
reflections beyond “politics” », Cultural Anthropology, 25(2) : 334-370, 
https://doi.org/10.1111/j.1548-1360.2010.01061.x   

De Largy Healy, Jessica, 2014, « Remediating sacred imagery on screens: Yolngu 
experiments with new media technology », in Laurent Verger et al., Australian 
Aboriginal Anthropology Today: Critical Perspectives from Europe, Actes du colloque 
du musée du quai Branly-Jacques Chirac, vol. 4, Paris, Musée du quai Branly : 161-
170. 

Douglas, Mary, 1970, Natural Symbols: Explorations in Cosmology, Londres, Cresset 
Press.  

Dussart, Françoise et Sylvie Poirier (dir.), 2021, Contemporary Indigenous 
Cosmologies and Pragmatics, Edmonton, University of Alberta Press.   

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.1111/j.1548-1360.2010.01061.x


 
ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre accès diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/  
 
Citer cette entrée : Poirier, Sylvie, 2026, « Cosmologies », Anthropen. 10.17184/eac.anthropen.032 

Ginsburg, Faye, 2018, « The Indigenous uncanny: Accounting for ghosts in recent 
Indigenous Australian experimental media », Visual Anthropology Review, 34(1) : 67-
76. https://doi.org/10.1111/var.12154  

Izard, Michel, 1991, « Prophétisme », in Pierre Bonte et Michel Izard, Dictionnaire de 
l’ethnologie et de l’anthropologie, Paris, PUF : 603-605. 

Jedrej, Charles et Rosalind Shaw, 1992, Dreaming, Religion, and Society in Africa, 
Leyde, E.J. Brill. 

Jérôme, Laurent, Christiane Biroté et Jeannette Coocoo, 2018, « Images de la mort et 
ritualisation du deuil sur les réseaux socionumériques : des usages de Facebook en 
contexte autochtone », Frontières, 29(2) : 72-81, https://doi.org/10.7202/1044165ar  

Kopenawa, Davi et Bruce Albert, 2010, La chute du ciel. Paroles d’un chaman 
yanomami. Paris, Plon.  

Lanternari, Vittorio, 1962, Les mouvements religieux des peuples opprimés, Paris, 
Maspero.  

Latour, Bruno, 2009, Sur le culte moderne des dieux faitiches, Paris, La Découverte. 

——, 2004, « Whose cosmos? Which cosmopolitics? Comments on the peace terms 
of Ulrich Beck » Common Knowledge, 10(3) : 450-462, 
https://doi.org/10.1215/0961754X-10-3-450  

——, 1999, Les politiques de la nature. Comment faire entrer les sciences en 
démocratie, Paris, La Découverte. 

Laugrand, Frédéric, 2013, « Pour en finir avec la spiritualité : l’esprit du corps dans les 
cosmologies autochtones du Québec », in Alain Beaulieu, Stéphan Gervais et Martin 
Papillon (dir.), Les Autochtones et le Québec. Des premiers contacts au Plan Nord, 
Montréal, Presses de l’Université de Montréal : 213-232. 

—— et Jarich Oosten, 2010, Inuit Shamanism and Christianity: Transitions and 
Transformations in the Twentieth Century, Montréal, McGill-Queen’s University Press. 

Lévi-Strauss, Claude, 1962, La pensée sauvage, Paris, Plon. 

Loft, Steven et Kerry Swanson, 2014, Coded Territories: Tracing Indigenous Pathways 
in New Media Art, Calgary, University of Calgary Press. 

Nepton Hotte, Caroline et Laurent Jérôme, 2021, « Indigenous cosmologies and social 
media: Creativity, self-representation and power of the image for First Nations women 
artists », in Françoise Dussart et Sylvie Poirier (dir.), Contemporary Indigenous 
Cosmologies and Pragmatics, Edmonton, University of Alberta Press : 219-251. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.1111/var.12154
https://doi.org/10.7202/1044165ar
https://doi.org/10.1215/0961754X-10-3-450


 
ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre accès diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/  
 
Citer cette entrée : Poirier, Sylvie, 2026, « Cosmologies », Anthropen. 10.17184/eac.anthropen.032 

O’Flaherty, Wendy, 1984, Dreams, Illusion, and Other Realities, Chicago, University 
of Chicago Press. 

Ossio, Juan M., 1997, « Les cosmologies », Revue internationale des sciences 
humaines, 154 : 581-595.  

Poirier, Sylvie, 2008, « Reflections on Indigenous Cosmopolitics/ Poetics », 
Anthropologica, 50 (2) : 75-85, https://www.jstor.org/stable/25605390  

Riboli, Diana, Pamela J. Stewart, Andrew J. Strathern et Davide Torri (dir.), 2021, 
Dealing with Disasters: Perspectives from Eco-cosmologies, New York, Palgrave 
Macmillan. 

Robbins, Joel, 2004, « The Globalization of Pentecostal and Charismatic 
Christianity », Annual Review of Anthropology 33 : 117-143, 
https://www.jstor.org/stable/25064848 

Sahlins, Marshall, 1995, How Natives Think: About Captain Cook for Example, 
Chicago, University of Chicago Press.  

——, 1989, Des îles dans l’histoire, Paris, Gallimard et Le Seuil.  

Schwarz, Carolyn et Françoise Dussart (dir.), 2010, Australian Journal of 
Anthropology, 21 (1), numéro thématique « Engaging Christianity in Aboriginal 
Australia ». 

Shulman, David et Guy G. Stroumsa, 1999, Dream Cultures: Explorations in the 
Comparative History of Dreaming, Oxford, Oxford University Press.  

Taussig, Michael, 1983, Devil and Commodity Fetishism in South America, Chapel Hill 
(NC), University of North Carolina Press.  

Stengers, Isabelle, 2003, Cosmopolitiques I et II, Paris, La Découverte. 

Viveiros de Castro, Eduardo, 2009, Métaphysiques cannibales, Paris, PUF. 

Westman, Clint, 2022, Cree and Christian: Encounters and Transformations, Lincoln, 
University of Nebraska Press. 

  
 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

