ANTHROPEN

Le dictionnaire francophone d'anthropologie ancré dans le contemporain

COSMOLOGIES
Poirier, Sylvie
Université Laval, Québec

Date de publication : 2026-02-04
DOI : 10.17184/eac.anthropen.032
Voir d’autres entrées dans le dictionnaire

Le terme « cosmologie » référe aux théories que les sociétés ont élaborées sur
I'origine, la composition et la dynamique de l'univers (cosmos), sur ses propriétés
spatiales et temporelles, sur les puissances, les étres et les objets qui le constituent
et les relations entre ces existants et formes d’agentivité, et enfin sur la place
qu’occupe I'étre humain au sein de cet univers. Porteuses d’un savoir sur le monde et
sur les étres, humains et autres qu’humains, qui y coexistent, les cosmologies, celle
des physiciens, des Aztéques, des chrétiens, des taoistes, des Navajos ou des
Aborigénes australiens, sont aussi des ontologies et des anthropologies. Plus souvent
gu’'autrement, les cosmologies, aussi nommées «vision du monde » ou
« cosmovision », relévent a la fois de la physique et de la métaphysique. Elles sont un
lieu ou savoir, imaginaire et merveilleux s’amalgament pour penser l'origine, le
déploiement et le devenir du cosmos, des formes qui le constituent et des étres qui
I'habitent. Les cosmologies et les récits qui les fondent et les valident sont qualifiés
tantét de « scientifique/ moderne », de « religieux/ mythique » ou de « traditionnel/
autochtone » ; une autre distinction est celle entre cosmologies moderne et non
modernes. Le terme « cosmogonie » référe quant a lui plus spécifiquement aux
théories sur les origines de l'univers et aux récits pour signifier le chaos primordial
avant la création du monde. Les récits cosmologiques et cosmogoniques, qu’ils soient
de type scientifique ou mythique, sont polysémiques, ouverts a des interprétations
diverses, parfois divergentes et contestées, selon les époques, les événements et les
contextes. Ces théories et récits, dés lors qu’ils sont validés et portés par une parole
d’autorité (scientifique, chaman, devin, prétre, iman, ainé, etc.), ont valeur de vérité
dans le contexte social et culturel de leur énonciation. Le concept de « cosmologie »
se présente comme un « fait social total », tel que I'avaient souligné Durkheim, Mauss
et leurs contemporains dans la mesure ou les dimensions dites cosmologiques,
politiques et économiques sont profondément liées et mutuellement constitutives du
processus social.

L’étude des cosmologies autres que moderne, chrétienne et occidentale, dites
non modernes ou autochtones, a constitué un des pivots de I'anthropologie classique.

ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre acces diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Citer cette entrée : Poirier, Sylvie, 2026, « Cosmologies », Anthropen.


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://revues.ulaval.ca/ojs/index.php/anthropen

Sur le plan ethnographique, une telle étude s’appuie principalement sur les récits de
type mythique, oraux ou écrits, ainsi que sur les pratiques rituelles (rites saisonniers,
rites de passage, rites de guérison, etc.) et les diverses formes d’expression artistique,
notamment architecturale et iconographique, qui valident les cosmologies et
permettent leur actualisation et leur reproduction (Ossio 1997). Ce sont la autant
d’expressions et de pratiques qui revétent un caractére « sacré ». Les descriptions et
les études classiques ont permis de souligner la diversité et la richesse exceptionnelle
de ces théories et de 'imaginaire humain a penser la composition et la dynamique des
mondes et du plurivers ainsi que les existants, les forces et les puissances en
présence (divinités, étres primordiaux, héros culturels, esprits, etc.). Au sein de la
discipline, ces ethnographies auront aussi grandement contribué a la démarche
comparative. Le structuralisme de Claude Lévi-Strauss ainsi que les courants
d’anthropologie symbolique et cognitive nous ont Iégué des travaux remarquables qui
démontrent la logique et la complexité sous-jacentes aux cosmologies non modernes,
aux savoirs (écologiques, zoologiques, botaniques, astronomiques, etc.) et aux
systémes de classification du monde qui en découlent (voir, parmi de nombreux
autres, Lévi-Strauss 1962 ; Douglas 1970). Ces approches, bien qu’on leur reproche
aujourd’hui d’avoir abordé les cosmologies et les mondes qui les portent de maniére
statique et comme des « ordres » autonomes et encapsulés, n’en ont pas moins
affranchi notre appréhension des cosmologies non occidentales et non modernes de
la sphére exclusivement religieuse au sein de laquelle les avaient souvent limitées les
approches antérieures.

Alors que I'étude des cosmologies a occupé une place importante dans
I'anthropologie classique, elle n’en garde pas moins sa pertinence pour la
compreéhension anthropologique des mondes contemporains, de leurs interrelations et
enchevétrements dans un contexte de connexions globales (Abramson et Holbraad
2014 ; Dussart et Poirier 2021). Des interrogations conceptuelles et méthodologiques
récentes au sein de la discipline ont d’ailleurs permis de bonifier notre appréhension
des cosmologies autochtones et non modernes, et des mondes de la vie qui en
émanent. Le tournant ontologique figure parmi ces avenues novatrices pour repenser
le mode de connaissance anthropologique (Poirier 2025). Au fil de son histoire, pour
comprendre les cosmologies autres, I'anthropologie s’est appuyée sur les
présupposeés ontologiques et culturels de la pensée occidentale moderne et de ce que
celle-ci considére comme universel, comme les concepts d’étre, d’humain, de temps
et de vérité, ou encore la division absolue Nature/Culture. Plus souvent qu’autrement,
I'étude des cosmologies a aussi pris appui sur les axes de distinctions sur lesquels
s’est construit le savoir anthropologique : primitif/civilisé ; simple/complexe ; sans
état/étatique ; mythe/histoire ; magie/science ; croyance/savoir. Or, de telles
distinctions, non seulement révélent un fort biais euro-centrique, mais elles reposent
sur le présupposé moderne d’une universalité naturelle, soit d’'une ontologie d’'une
nature uniforme sur laquelle se projetteraient diverses représentations/ visions du
monde et du cosmos. Le tournant ontologique en anthropologie a non seulement remis
en question l'universalité des concepts de Nature et de Culture et de leur division
absolue, il a aussi permis d’approfondir linterrogation et la compréhension
anthropologiques au-dela de la seule dimension cognitive, de la fagon dont différentes
cosmologies donnent forme et vie a d’autres mondes, d’autres humanités et modes
d’existence. Notre conception de laltérité, de la différence et de la multiplicité s’en
trouve passablement modifiée : non plus diverses visions d’'un monde unique, mais

ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre acces diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Citer cette entrée : Poirier, Sylvie, 2026, « Cosmologies », Anthropen.


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

des mondes multiples qui reposent sur d’autres rationalités. En proposant de
considérer sérieusement ces autres cosmologies, savoirs et rationalités, le tournant
ontologique et I'anthropologie symétrique auront également contribué a affranchir
notre compréhension des mondes non modernes du concept de « croyance »
(Viveiros de Castro 2009 ; Latour 2009). Ceci dans la mesure ou ce concept véhicule
'idée que les cosmologies et les ontologies autochtones et non modernes sont
« fausses » et « erronées », du moins au regard de la Science, et doivent en quelque
sorte étre corrigées.

Les ethnographies classiques des cosmologies ont eu tendance a les
présenter comme des touts passablement monolithiques et figés. Fortes d'une
meilleure compréhension des processus de changements sociaux et culturels, les
approches et études plus récentes ont été en mesure d’en démontrer la malléabilité et
la vitalit¢ (Barth 1990). Depuis toujours, les cosmologies, notamment celles de
tradition orale, sont des savoirs en mouvement, des sources dynamiques de
changement et des mises en ordre du cosmos inscrites dans une historicité. Pour
assurer leur pertinence et leur reproduction, elles doivent étre ouvertes sur le monde,
refléter le vécu et les expériences des acteurs locaux et étre en mesure d’insérer en
leur sein de nouveaux éléments. Une telle ouverture a permis, de maniére accélérée
depuis la rencontre coloniale et celle avec I'Occident chrétien, que des entités, des
objets et des éléments étrangers (Dieu, les technologies modernes, I'argent, les
Blancs, les mines, etc.) soient re-signifiés au sein des principes ontologiques, des
idiomes culturels et des cadres cosmologiques existants. Les travaux pionniers de
Marshall Sahlins (1989, 1995) et de Michael Taussig (1983) sont particuliérement
éloquents en ce sens. Face aux transformations et bouleversements majeurs, souvent
violents, engendrés par de telles rencontres et dans les mondes ou ils existaient déja,
se sont ainsi redéfinis le chamanisme, la sorcellerie, la possession et les sacrifices,
des thémes majeurs de I'anthropologie classique. En effet, loin d’étre éradiquées par
le rationalisme occidental et la doctrine chrétienne, ces pratiques ont plutét revétu de
nouveaux habits face aux défis engendrés par la modernisation, 'urbanisation et la
perte d’'une autonomie économique et politique. Les relectures et réinterprétations de
la modernité occidentale dans le langage des cosmologies locales sont
particulierement instructives, notamment dans [l'optique d'une anthropologie
symétrique ou inversée. Ces processus de reconfigurations cosmologiques se
poursuivent face aux forces néocoloniales et néolibérales et aux interconnexions
globales actuelles. Plusieurs anthropologues se sont aussi penchés sur les processus
dits de « conversion », de «réception» ou encore «d’incorporation» de la
cosmologie chrétienne dans les mondes coloniaux et plus récemment avec les
mouvements évangélistes et pentecétistes (Laugrand 2013 ; Laugrand et Oosten
2010 ; Schwarz et Dussart 2010 ; Robbins 2004 ; Westman 2022, parmi de nombreux
autres). Face a ces « cosmologies/religiosités enchevétrées » (Dussart et Poirier
2021), il s’agit de mieux comprendre, dans des contextes de rapports de pouvoir
asymeétriques, les processus complexes et subtils d'indigénisation du christianisme (et
dans d’autres cas de l'islam) et de la modernité dans les termes des cosmologies et
des projets de vie locaux.

La majorité des cosmologies accordent au réve et a la sphére onirique une
place privilégiée. Les réves jouent ainsi un rdle majeur dans la validation, la
reproduction et la transformation des éléments constitutifs des cosmologies. La sphére

ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre acces diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Citer cette entrée : Poirier, Sylvie, 2026, « Cosmologies », Anthropen.


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

onirique est souvent concue et vécue comme un espace-temps de rencontre, de
médiation et de communication avec le monde-autre, celui des divinités, des étres
ancestraux et des myriades d’esprits qui peuplent les mondes, incluant ceux des
morts. De telles rencontres oniriques permettent I'acquisition et la transmission de
savoirs ainsi que des expériences de « révélation » et/ou d’« innovation » de
nouveaux éléments cosmologiques (récits, chants, danses, dessins, etc.). Les travaux
anthropologiques et historiques sur le réle et la place du réve dans les traditions
cosmologiques sont a la fois riches et épars (voir, parmi de nombreux autres, Jedrej
et Shaw 1992 ; O’Flaherty 1984 ; Shulman et Stroumsa 1999).

Toutes les traditions cosmologiques, qu’elles s’inscrivent dans l'oralité ou dans
I'écriture, sont porteuses de récits de type prophétique et eschatologique, soit des
récits sur la fin du monde, la fin des temps, avec ou sans I'avénement d’'un monde
nouveau. Dans plusieurs régions du monde, a la suite des bouleversements
engendrés durant la période coloniale et par la rencontre, asymétrique et violente,
avec I'Occident chrétien, on a assisté a la création de mouvements prophétiques. Dés
les années 1960, les anthropologues ont étudié certains de ces mouvements
prophétiques, dits aussi millénaristes, a visée davantage politique que religieuse,
comme autant de mouvements de résistance et de créations originales et cohérentes
qui visaient tantét a reconstruire I'ordre ancien, tantot a fonder un nouvel ordre (lzard
1991). Parmi les plus documentés notons la ghost dance des Autochtones des Plaines
d’Amérique du Nord et les cultes du Cargo mélanésiens (Burridge 1969 ; Lanternari
1960). Face aux multiples crises actuelles, dont la crise écologique, les
bouleversements climatiques et I'extractivisme effréné du monde capitaliste, des récits
apocalyptiques continuent d’émerger dans différentes régions du monde, notamment
dans les mondes autochtones d’Amérique latine (Crépeau 2021 ; Kopenawa et Albert
2010 ; Danowski et Viveiros de Castro 2014). Face aux désastres écologiques, des
anthropologues interrogent la fagon dont les mondes locaux mobilisent leurs
cosmologies, leurs pratiques rituelles et chamaniques revisitées et leurs savoirs
écologiques pour faire sens de ces désastres (Riboli et al. 2021).

Les cosmologies ont toujours constitué des espaces d’innovation et de
créativité et les expressions artistiques contemporaines des peuples autochtones a
travers le monde sont de bons exemples de la vitalité et de la malléabilité des
cosmologies. Internationalement reconnues et recherchées, les productions
artistiques contemporaines des Navajos et des Aborigénes australiens, pour ne
nommer que celles-la, puisent d’emblée dans leur cosmologie tout en utilisant des
matériaux modernes. De plus, les cosmologies et ce qui les constitue, notamment les
récits et les étres dits mythiques, ont trouvé avec les nouvelles technologies —
numériques, cinématographiques, médias sociaux, multimédias — de nouveaux lieux
d’expression et de diffusion, mais aussi d’expérimentation (Jérbme, Biroté et Coocoo
2018 ; Nepton Hotte et Jérdme 2021 ; De Largy Healy 2014 ; Ginsburg 2018 ; Loft et
Swanson 2014). Plus largement, les imaginaires cosmologiques de tous horizons et
temporalités trouvent aussi leur place dans les productions cinématographiques et les
technologies numériques (Abramson et Holbraad 2014).

Mentionnons enfin le concept de « cosmopolitique » revisité par la philosophe
Isabelle Stengers (2003) et introduit en anthropologie, entre autres, par Bruno Latour
(1999, 2004) et Marisol de la Cadena (2010). Les cosmopolitiques explorent des

ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre acces diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Citer cette entrée : Poirier, Sylvie, 2026, « Cosmologies », Anthropen.


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

alternatives a la constitution moderniste, laquelle, par une césure épistémologique et
ontologique entre nature et société, entre objet et sujet, a exclu du champ politique les
autres qu’humains (Poirier 2008). Le concept revisité de cosmopolitique se veut une
invitation a penser autrement les assemblages et les relations entre les humains et les
non-humains, de tout ce qui participe d’'un cosmos commun et sous un mode
résolument politique. Cette approche cosmopolitique s’engage en faveur d’une
relationnalité qui dépasse le cadre humain et est inclusive des autres qu’humains. Afin
que les Occidentaux modernes puissent se « désintoxiquer de l'idée de nature »
(Latour 2009) et de I'exceptionnalisme humain, et engager a nouveau une forme de
communication, voire de réciprocité, avec les autres qu’humains, il va sans dire que
les cosmologies autochtones, lesquelles n’ont jamais interrompu une telle
communication, sont des sources indéniables d’'inspiration.

Références

Abramson, Allen et Martin Holbraad (dir.), 2014, Framing Cosmologies. The
Anthropology of Worlds, Manchester, Manchester University Press.

Barth, Fredrik, 1990, Cosmologies in the Making: A Generative Approach to Cultural
Variation in Inner New-Guinea, Cambridge, Cambridge University Press.

Burridge, Kenelm, 1969, New Heaven, New Earth: A Study of Millenarian Activities,
Oxford, Basil Blackwell.

Crépeau, Robert, 2021, « Discourses on the advent of new times among the Kaingang
of Southern Brazil », in Frangoise Dussart et Sylvie Poirier (dir.), Contemporary
indigenous cosmologies and pragmatics, Edmonton, University of Alberta Press : 111-
132.

Danowski, Déborah et Eduardo Viveiros de Castro, 2014, « L’arrét de monde », in
Emilie Hache (dir.), De I'univers clos au monde infini, Paris, Editions Dehors : 221-339.

De la Cadena, Marisol, 2010, « Indigenous cosmopolitics in the Andes: Conceptual
reflections beyond “politics” », Cultural Anthropology, 25(2) : 334-370,
https://doi.org/10.1111/j.1548-1360.2010.01061.x

De Largy Healy, Jessica, 2014, « Remediating sacred imagery on screens: Yolngu
experiments with new media technology », in Laurent Verger et al., Australian
Aboriginal Anthropology Today: Critical Perspectives from Europe, Actes du colloque
du musée du quai Branly-dJacques Chirac, vol. 4, Paris, Musée du quai Branly : 161-
170.

Douglas, Mary, 1970, Natural Symbols: Explorations in Cosmology, Londres, Cresset
Press.

Dussart, Frangoise et Sylvie Poirier (dir.), 2021, Contemporary Indigenous
Cosmologies and Pragmatics, Edmonton, University of Alberta Press.

ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre acces diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Citer cette entrée : Poirier, Sylvie, 2026, « Cosmologies », Anthropen.


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.1111/j.1548-1360.2010.01061.x

Ginsburg, Faye, 2018, « The Indigenous uncanny: Accounting for ghosts in recent
Indigenous Australian experimental media », Visual Anthropology Review, 34(1) : 67-
76. https://doi.org/10.1111/var.12154

Izard, Michel, 1991, « Prophétisme », in Pierre Bonte et Michel Izard, Dictionnaire de
I’ethnologie et de I'anthropologie, Paris, PUF : 603-605.

Jedrej, Charles et Rosalind Shaw, 1992, Dreaming, Religion, and Society in Africa,
Leyde, E.J. Brill.

Jérbme, Laurent, Christiane Biroté et Jeannette Coocoo, 2018, « Images de la mort et
ritualisation du deuil sur les réseaux socionumériques : des usages de Facebook en
contexte autochtone », Frontiéres, 29(2) : 72-81, https://doi.org/10.7202/1044165ar

Kopenawa, Davi et Bruce Albert, 2010, La chute du ciel. Paroles d’un chaman
yanomami. Paris, Plon.

Lanternari, Vittorio, 1962, Les mouvements religieux des peuples opprimés, Paris,
Maspero.

Latour, Bruno, 2009, Sur le culte moderne des dieux faitiches, Paris, La Découverte.
——, 2004, « Whose cosmos? Which cosmopolitics? Comments on the peace terms

of Ulrich Beck » Common Knowledge, 10(3) : 450-462,
https://doi.org/10.1215/0961754X-10-3-450

——, 1999, Les politiques de la nature. Comment faire entrer les sciences en
démocratie, Paris, La Découverte.

Laugrand, Frédéric, 2013, « Pour en finir avec la spiritualité : I'esprit du corps dans les
cosmologies autochtones du Québec », in Alain Beaulieu, Stéphan Gervais et Martin
Papillon (dir.), Les Autochtones et le Québec. Des premiers contacts au Plan Nord,
Montréal, Presses de I'Université de Montréal : 213-232.

—— et Jarich Oosten, 2010, /nuit Shamanism and Christianity: Transitions and
Transformations in the Twentieth Century, Montréal, McGill-Queen’s University Press.

Lévi-Strauss, Claude, 1962, La pensée sauvage, Paris, Plon.

Loft, Steven et Kerry Swanson, 2014, Coded Territories: Tracing Indigenous Pathways
in New Media Art, Calgary, University of Calgary Press.

Nepton Hotte, Caroline et Laurent Jérbme, 2021, « Indigenous cosmologies and social
media: Creativity, self-representation and power of the image for First Nations women
artists », in Francgoise Dussart et Sylvie Poirier (dir.), Contemporary Indigenous
Cosmologies and Pragmatics, Edmonton, University of Alberta Press : 219-251.

ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre acces diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Citer cette entrée : Poirier, Sylvie, 2026, « Cosmologies », Anthropen.


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.1111/var.12154
https://doi.org/10.7202/1044165ar
https://doi.org/10.1215/0961754X-10-3-450

O’Flaherty, Wendy, 1984, Dreams, Illusion, and Other Realities, Chicago, University
of Chicago Press.

Ossio, Juan M., 1997, « Les cosmologies », Revue internationale des sciences
humaines, 154 : 581-595.

Poirier, Sylvie, 2008, « Reflections on Indigenous Cosmopolitics/ Poetics »,
Anthropologica, 50 (2) : 75-85, https://www.jstor.org/stable/25605390

Riboli, Diana, Pamela J. Stewart, Andrew J. Strathern et Davide Torri (dir.), 2021,
Dealing with Disasters: Perspectives from Eco-cosmologies, New York, Palgrave
Macmillan.

Robbins, Joel, 2004, « The Globalization of Pentecostal and Charismatic
Christianity », Annual Review of Anthropology 33: 117-143,
https://www jstor.org/stable/25064848

Sahlins, Marshall, 1995, How Natives Think: About Captain Cook for Example,
Chicago, University of Chicago Press.

——, 1989, Des iles dans I'histoire, Paris, Gallimard et Le Seuil.
Schwarz, Carolyn et Francoise Dussart (dir.), 2010, Australian Journal of
Anthropology, 21 (1), numéro thématique « Engaging Christianity in Aboriginal

Australia ».

Shulman, David et Guy G. Stroumsa, 1999, Dream Cultures: Explorations in the
Comparative History of Dreaming, Oxford, Oxford University Press.

Taussig, Michael, 1983, Devil and Commodity Fetishism in South America, Chapel Hill
(NC), University of North Carolina Press.

Stengers, Isabelle, 2003, Cosmopolitiques | et Il, Paris, La Découverte.
Viveiros de Castro, Eduardo, 2009, Métaphysiques cannibales, Paris, PUF.

Westman, Clint, 2022, Cree and Christian: Encounters and Transformations, Lincoln,
University of Nebraska Press.

ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre acces diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Citer cette entrée : Poirier, Sylvie, 2026, « Cosmologies », Anthropen.


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

