ANTHROPEN

Le dictionnaire francophone d'anthropologie ancré dans le contemporain

ONTOLOGIES
Poirier, Sylvie
Université Laval, Québec

Date de publication : 2026-02-04
DOl : https://doi.org/10.17184/eac.anthropen.035
Voir d’autres entrées dans le dictionnaire

Au sein de la discipline anthropologique, mis a part le texte précurseur d’lrving
Hallowell (1960), c’est dans les années 1990 que le terme et le concept d’ontologie ont
fait une apparition remarquée, et suscité depuis un intérét et des débats notables. Ceci a
entrainé ce qu’il est maintenant convenu d’appeler le « tournant ontologique », soit un
déplacement des questions d'ordre épistémologique autour du savoir et des
représentations vers celles de I'étre et des théories de I'existence (Henare, Holbraad et
Wastell 2007). Comme le formulaient Holbraad et Pedersen (2017), une approche
ontologique ne demande pas « comment les gens voient-ils le monde ? » mais plutot
« quel monde voient-ils ? » Pour les anthropologues, I'accent se déplace dés lors de
I'étude de la diversité des visions du monde vers celle de la multiplicité des mondes et
des modes d’existence. Du point de vue de I'anthropologie, le concept d’ontologie se
décline assurément au pluriel et fait référence aux théories de la réalité et de I'étre-au-
monde. L'ontologie référe ainsi a la nature de la réalité, a la nature des choses (étres
humains et non-humains, et objets) et a la nature de leurs relations (incluant leur
existence, matérialité, enchevétrement et devenir communs) telles que congues, vécues
et performées par les acteurs culturels/ agents sociaux.

Pour les anthropologues, les réflexions, travaux et débats autour du tournant
ontologique se sont élaborés en dialogue avec les Science and Technology Studies
(STS), avec des auteurs comme Donna Haraway (1991), Bruno Latour (1991, 1999),
Annemarie Mol (2002) et Helen Verran (2001), pour ne nommer que ceux-la (voir aussi
Gad et al. 2015). Parmi les travaux précurseurs ayant remis en question les fondements
épistémologiques et ontologiques de la science et de la pensée moderne, notons ceux de
Thomas Kuhn (1962), de Gregory Bateson (1972, 1979) et 'ouvrage Mille plateaux de
Gilles Deleuze et Félix Guattari (1980). Le tournant ontologique offre, d’'une part, une
avenue pour explorer des horizons et des mondes qui ne soient pas tributaires de la

ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre acces diffusé sous la licence CC-BY-NC-
ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Citer cette entrée : Poirier, Sylvie, 2026, « Ontologies », Anthropen. https://doi.org/10.17184/eac.anthropen.035




pensée moderne et de son ontologie dualiste et naturaliste, devenues dominantes depuis
les débuts de I'expansion coloniale, de I'occidentalisation et de la globalisation. D’autre
part, il explore des alternatives au mode d’existence des Modernes, soit ces humains qui,
sous le couvert du capitalisme, de I'exceptionnalisme humain et de I'idéologie du progrés,
sont devenus une force qui menace de détruire la pluralité des mondes et des modes
d’étre humains et non humains (Kohn 2015). En anthropologie et dans les sciences
sociales, les champs d’application du tournant ontologique sont multiples (Boellstorff
2016 ; Holbraad et Pedersen 2017 : 8).

Le premier pas vers le tournant ontologique aura été, d’une part, de retracer
I’émergence et la prégnance des concepts de Nature et de Culture au sein de l'ontologie
moderniste, dite naturaliste, et de démontrer, d’autre part, la non-universalité de ces
concepts et de la division absolue (ou rupture ontologique) qu'opérent les Modernes entre
la Nature-objet et la Culture-sujet. Ce dualisme quelque peu troublant, hérité des Lumiéres
et au fondement des principes ontologiques et épistémologiques modernistes, est aussi
celui sur lequel s’est édifié le savoir anthropologique. Afin de penser autrement et au-dela
de cette ontologie dualiste et de considérer sérieusement d’autres ontologies et modes
d’existence, il fallait en quelque sorte adopter une position résolument critique et réflexive
et renouveler le langage anthropologique. Parmi les anthropologues contemporains ayant
contribué de maniére notable a un tel renouvellement et a repenser le mode de
connaissance anthropologique, mentionnons : Bruno Latour (1991) et le concept de
« plurivers » et l'anthropologie symétrique; Roy Wagner (2014) et l'anthropologie
inversée ; Tim Ingold (2000) et 'ontologie de I'habité ; Eduardo Viveiros de Castro (1998,
2009) et le multinaturalisme ; Philippe Descola (2005) et I'identification de quatre modes
ontologiques (le naturalisme, I'animisme, le totémisme et I'analogisme) ; Marilyn Strathern
(1988, 1991) et le concept de « connexions partielles » en plus de la démonstration des
dimensions relationnelles et dividuelles de la personne mélanésienne et donc de formes
d’(inter)subijectivité et de socialité non modernes.

En s’appuyant sur divers exemples et expériences ethnographiques, chacun de
ces auteurs aura contribué a ébranler les présupposés au fondement de la pensée
moderne occidentale et des savoirs anthropologiques que sont ceux d’une universalité
naturelle et des césures ontologiques entre nature et culture, corps et esprit, objet et sujet,
animalité et humanité, réalité matérielle et représentation mentale, pour ne nommer que
celles-la. En reconnaissant, avec Descola, que 'ontologie naturaliste des Modernes est
la chose du monde la moins bien partagée, et en réinsérant les autres qu’humains dans
les mondes de la vie et les formes d’agentivité et de socialité, les ontologies et les
cosmologies autres, et notamment les ontologies/ épistémologies relationnelles
autochtones, ont acquis, avec le tournant ontologique, une nouvelle légitimité et raison
d’étre, en leurs propres termes (Bird-David 1999, 2017 ; Escobar 2018 ; Kohn 2013 ;
Pickering 2017 ; Poirier 2013 ; Scott 2025 ; Viveiros de Castro 2009).

L’anthropologie ontologique a ainsi ouvert des avenues conceptuelles et
meéthodologiques novatrices afin de considérer sérieusement et a leur juste valeur
d’autres maniéres d’étre humain, d’autres théories élaborées par des groupes humains
pour définir le réel, le déploiement du monde ainsi que les relations et les

ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre acces diffusé sous la licence CC-BY-NC-
ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Citer cette entrée : Poirier, Sylvie, 2026, « Ontologies », Anthropen. https://doi.org/10.17184/eac.anthropen.035




enchevétrements entre 'humain et le non-humain, que celui-ci soit animal, végétal,
minéral, météorologique, ancestral, divin ou autre. Le tournant ontologique aura permis
de renouveler notre appréhension de la différence, de I'altérité et de la multiplicité. Alors
que le projet de I'anthropologie a surtout été de comprendre et de traduire la pluralité des
visions du monde ou, exprimé autrement, de traduire la diversité culturelle sur fond
d’'universalité naturelle — vision dite unimondiste —, le tournant ontologique nous invite
plutét a considérer la pluralité des mondes et I'hétérogénéité des modes d’existence et de
co-existence. La pratique de traduction s’en trouve transformée. En effet, il ne s’agit plus
de produire de I'équivalence a partir de la différence mais de produire de la différence a
partir de lincommensurabilité (Chakrabarty 2009). Or le défi de la soi-disant
« incommensurabilité des mondes » qui effraie tant les anthropologues devient ainsi le
défi épistémologique de la discipline. Avec ce souci pour I'ontologie, ces autres théories
des existences humaines et autres qu’humaines qui reconnaissent leurs multiples
relations et interconnexions, ces autres savoirs, pratiques et expériences ne peuvent plus
étre simplement « neutralisés », voire délégitimés en étant conceptualisés par exemple
comme « croyance », mais nous invitent plutét a repenser les concepts au fondement des
sciences sociales et humaines, et des théories anthropologiques, comme ceux de
personne (humaine et non humaine), de parenté, d’échange, de pouvoir, d’agentivité ou
de travail (Nadasdy 2007 ; Povinelli 1995). L’ontologie devient en quelque sorte un outil
heuristique pour penser autrement (Blaser 2013 : 5).

Le concept d’ontologie ne rend pas désuet celui de culture, non plus qu’il ne puisse
se substituer a celui-ci (Venkatesan et al. 2010). Il vient plutét I'enrichir en offrant a la
pensée anthropologique des pistes supplémentaires pour la traduction et la
compréhension, non seulement du « point de vue de l'indigéne » et de son univers de
sens et de pratiques, mais aussi des principes ontologiques sur lesquels prend appui un
tel point de vue et qui orientent et signifient I'expérience de I'étre-au-monde. En cela, les
principes ontologiques se situent en amont de la dimension culturelle. En outre, les
ontologies ne sont pas seulement théoriques et métaphysiques, mais portent en elles des
implications pratiques, politiques, éthiques, esthétiques et phénoménologiques réelles
(Clammer et al. 2004). Les ontologies sont performées (Blaser 2013 : 7). Le tournant
ontologique puise aussi a la sémiotique matérielle (material semiotics) initiée par Haraway
(1991). La sémiotique matérielle met I'accent sur la relationnalité et la matérialité, ainsi
que sur la performativité et la transformabilité de ce qui co-existe, et donc sur les pratiques
plutét que sur les représentations (Law 2009).

L’anthropologie ontologique apporte également un nouvel éclairage sur les
processus complexes de continuité et de transformation sociales et culturelles dans des
contextes coloniaux, néocoloniaux et postcoloniaux de rencontre et de co-existence entre
les mondes. Les dynamiques de co-existence entre les mondes, d’autant plus lorsque
celles-ci s’échafaudent au sein de rapports de pouvoir asymétriques, sont truffées
d’obstacles, de malentendus, d’équivocations, mais aussi de conflits et de violence
d’ordre ontologique (Clammer et al. 2004 ; Poirier 2013 ; Blaser 2013). Le tournant
ontologique porte résolument en lui une dimension politique puisqu’une ouverture sur le
multiple, sur d’autres possibles et d’autres mondes est en soi un geste politique (Mol
2002). En reconnaissant au non-humain une forme d’agentivité, I'ontologie politique

ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre acces diffusé sous la licence CC-BY-NC-
ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Citer cette entrée : Poirier, Sylvie, 2026, « Ontologies », Anthropen. https://doi.org/10.17184/eac.anthropen.035




permet son insertion dans le champ du social et du politique, entendu dans un sens large.
Enfin, I'ontologie politique s’intéresse aux relations dialectiques et dialogiques qui se
jouent et se négocient entre les mondes, dans I'expression des politiques de la différence
(Blaser 2025 ; de la Cadena 2015).

Le tournant ontologique peut étre appréhendé comme un symptéme des crises
multiples actuelles : crise de la modernité et de ses récits hégémoniques ; crise climatique
et écologique et de la relation (ou de la non-relation) des Modernes aux autres
gu’humains ; et crise de laltérité. Face a l'universalisme cannibale de la modernité
occidentale et a sa vision unimondiste qui tend a gommer et a normaliser les différences
ontologiques et culturelles, face aux dérives et aux excés du néolibéralisme ou le marché
devient I'étalon de mesure de toutes les pratiques et valeurs sociales et culturelles, nous
assistons en quelque sorte a une crise de la différence et de l'altérité. Le renouvellement
conceptuel et méthodologique que propose le tournant ontologique répond, a certains
égards, a cette crise en faisant valoir d’autres potentialités et devenirs relationnels
(Haraway 2016). En réponse a la crise écologique, les questionnements d’ordre
ontologique auront également permis une ouverture vers une anthropologie au-dela de
’humain (Brunois 2007 ; Kohn 2013 ; Chao 2022) et une anthropologie/ ethnographie
multi-espéces (Kirksey et Helmreich 2010), et donc une anthropologie qui soit inclusive
de la pluralité des actants/ existants autres qu’humains ainsi que des potentialités
multiples que recélent les interactions, connexions, assemblages et enchevétrements
avec ceux-Ci.

Le tournant ontologique se veut résolument postcolonial et décolonial. Approcher
laltérité et I'hétérogénéité des modes d’existence et des pratiques de mondiation
(worlding practices) avec un accent sur la dimension ontologique invite a débusquer
'impensé de notre pensée. L’anthropologie, comme le fait remarquer Viveiros de Castro,
n’est-elle pas en cela une théorie et une pratique de décolonisation permanente ? Ou
encore, comme le souligne ce méme auteur, bien que nous ne puissions penser comme
I’Autre, nous pouvons a tout le moins penser avec lui et imaginer ensemble et de maniére
créatrice les conditions qui permettraient la co-existence de mondes multiples au sein
d’'un devenir-avec commun, ainsi que des pistes pour explorer des arts de vivre dans les
ruines du capitalisme (Tsing 2015).

Références
Bateson, G., 1984, La nature et la pensée, Paris, Le Seuil.
——, 1977 et 1980, Vers une écologie de I'esprit, tomes 1 et 2, Paris, Le Seuil.

Bird-David, N., 2017, Us, Relatives: Scaling and Plural Life in a Forager World, Oakland,
University of California Press.

—, 1999, « “Animism” revisited: Personhood, environment, and relational
epistemology », Current Anthropology, 40 (S1) : S67-S91, https://doi.org/10.1086/200061

ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre acces diffusé sous la licence CC-BY-NC-
ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Citer cette entrée : Poirier, Sylvie, 2026, « Ontologies », Anthropen. https://doi.org/10.17184/eac.anthropen.035




Blaser, M., 2025, For Emplacement: Political Ontology in Two Acts, Durham, Duke
University Press.

——, 2013, « Ontological conflicts and the stories of peoples in spite of Europe: Toward
a conversation on political ontology », Current Anthropology, 54 (5): 1-22,
https://doi.org/10.1086/672270

Boellstorff, T., 2016, « For whom the ontology turns: Theorizing the digital real », Current
Anthropology, 57 (4) : 387-407.

Brunois, F., 2007, Le jardin du casoar, la forét des Kasua. Savoir-étre et savoir-faire
écologiques, Paris, CNRS Editions.

Chakrabarty, D., 2009, Provincialiser 'Europe. La pensée postcoloniale et la différence
historique, Paris, Editions Amsterdam.

Chao, S., 2022, In the Shadow of the Palms: More-than-Human Becomings in West
Papua, Durham, Duke University Press.

Clammer, J., S. Poirier et E. Schwimmer (dir.), 2004, Figured Worlds: Ontological
Obstacles in Intercultural Relations, Toronto, University of Toronto Press,
https://doi.org/10.3138/9781442674899

De la Cadena, M., 2015, Earth Beings: Ecologies of Practice across Andean Worlds,
Durham, Duke University Press.

Descola, P., 2005, Par-dela nature et culture, Paris, Gallimard.
Escobar, A., 2018, Sentir-penser avec la terre, Paris, Le Seuil.

Gad, C., C.B. Jensen et B.R. Winthereik, 2015, « Practical ontology: Worlds in STS and
anthropology », NatureCulture, (3) : 67-86, https://doi.org/10.18910/75520

Hallowell, A.l., 1960, « Ojibwa ontology, behavior and world view », in S. Diamond (dir.),
Culture in History: Essays in Honor of Paul Radin, New York, Columbia University Press :
19-52.

Haraway, D., 2016, Staying with the Trouble: Making Kin in the Chthulucene, Durham,
Duke University Press.

—, 1991, Simians, Cyborgs, and Women: The Reinvention of Nature, New York,
Routledge.

Henare, A., M. Holbraad et S. Wastell (dir.), 2007, Thinking through Things. Theorising
Artefacts Ethnographically, Londres, Routledge, https://doi.org/10.4324/9780203088791

ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre acces diffusé sous la licence CC-BY-NC-
ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Citer cette entrée : Poirier, Sylvie, 2026, « Ontologies », Anthropen. https://doi.org/10.17184/eac.anthropen.035




Holbraad, M. et M.A. Pedersen, 2017, The Ontological Turn: An Anthropological
Exposition, Cambridge, Cambridge University Press,
https://doi.org/10.17863/CAM.10412

Ingold, T., 2000, The Perception of the Environment: Essays in Livelihood, Dwelling and
Skill, Londres, Routledge : 132-151.

Kirksey S.E. et S. Helmreich, 2010, « The emergence of multispecies ethnography »,
Cultural Anthropology, 25 (4): 545-576, https://doi.org/10.1111/j.1548-
1360.2010.01069.x

Kohn, E., 2015, « Anthropology of Ontologies », Annual Review of Anthropology, 44 : 311-
327, https://doi.org/10.1146/annurev-anthro-102214-014127

——, 2013, How Forests Think: Toward an Anthropology beyond the Human, Berkeley,
University of California Press,
https://doi.org/10.1525/california/9780520276109.001.0001

Kuhn, T., 1962, The Structure of Scientific Revolutions, Chicago, University of Chicago
Press.

Latour, B., 1999, Politiques de la nature, Paris, La Découverte.

——, 1991, Nous n’avons jamais été modernes. Essai d’anthropologie symeétrique, Paris,
La Découverte.

Law, J., 2009, « Actor network theory and material semiotics », in B.S. Turner (dir.), New
Blackwell Companion in Social Theory, Oxford, Blackwell Publishing: 141-158,
https://scispace.com/pdf/actor-network-theory-and-material-semiotics-328tsquOtw.pdf

Mol, A., 2002, The Body Multiple: Ontology in Medical Practice, Durham, Duke University
Press.

Nadasdy, P., 2007, « The gift in the animal: the ontology of hunting and human-animal
sociality », American Ethnologist, 34(1) : 25-43, https://doi.org/10.1525/ae.2007.34.1.25

Poirier, S., 2013, « The dynamic reproduction of hunter-gatherers’ ontologies and
values », in J. Boddy et M. Lambek (dir.), A Companion to the Anthropology of Religion,
Oxford, Wiley Blackwell : 54-68, https://doi.org/10.1002/9781118605936.ch2

Povinelli, E., 1995, « Do rocks listen? The cultural politics of apprehending Australian
Aboriginal labor », American Anthropologist, 97 3): 505-518,
https://doi.org/10.1525/aa.1995.97.3.02a00090

ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre acces diffusé sous la licence CC-BY-NC-
ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Citer cette entrée : Poirier, Sylvie, 2026, « Ontologies », Anthropen. https://doi.org/10.17184/eac.anthropen.035




Pickering, A., 2017, « The ontological turn: Taking different worlds seriously », Social
Analysis:  The International Journal of Anthropology, 61(2): 134-150,
https://doi.org/10.2307/j.ctv1850gsb.12

Scott, C., 2025, « Epistémologies autochtones », Anthropen,
https://doi.org/10.47854/y1tf6r41

Strathern, M., 1991, Partial Connections, Rowman & Littlefield.
——, 1988, The Gender of the Gift, Berkeley, University of California Press.

Tsing, A., 2015, The Mushroom at the End of the World, Princeton, Princeton University
Press.

Venkatesan, S. et al., 2010, « Ontology is just another word for culture », Critique of
Anthropology, 30(2) : 152-200, https://doi.org/10.1177/0308275X09364070

Verran, H., 2001, Science and an African Logic, Chicago, University of Chicago Press.
Viveiros de Castro, E., 2009, Métaphysiques cannibales, Paris, PUF.

Viveiros de Castro, E., 1998, « Les pronoms cosmologiques et le perspectivisme
amérindien », in E. Alliez (dir.), Gilles Deleuze. Une vie philosophique, Paris, Le Plessis-

Robinson : 429-462.

Wagner, R., 2014, L’invention de la culture, Bruxelles, Zones sensibles.

ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre acces diffusé sous la licence CC-BY-NC-
ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Citer cette entrée : Poirier, Sylvie, 2026, « Ontologies », Anthropen. https://doi.org/10.17184/eac.anthropen.035




