
 
ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre accès diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/  
 
Citer cette entrée : Laëthier, Maud et Jhon Picard Byron, 2026, « Caraïbes/Anthropologies caribéennes », 
Anthropen. https://doi.org/10.47854/d2a4yx72  

 

 

CARAÏBES/ANTHROPOLOGIES CARIBÉENNES 
 
Laëthier, Maud 
IRD-URMIS 
Picard Byron, Jhon 
Université d’État d’Haïti 
 
Date de publication : 2026-02-07 

DOI : https://doi.org/10.47854/d2a4yx72  
Voir d’autres entrées dans le dictionnaire 

 

Dans le champ de l’anthropologie, entre 1880 et 1950, la Caraïbe a connu un 

destin singulier au regard des autres aires culturelles dans lesquelles les recherches 

se sont ancrées. De nos jours, elle occupe d’ailleurs une position significative  : 

préfiguration pour les uns, ou paradigme pour les autres, d’une modernité plurielle. 

Néanmoins, soutenir la gageure de présenter – de façon nécessairement incomplète 

– les anthropologies caribéennes, pose, dans un premier temps, la question de savoir 

s’il convient d’enfermer ce champ de la recherche sur/de la Caraïbe dans une 

problématique d’aire culturelle. (Il existe bien évidemment de très nombreux travaux 

sur les Caraïbes, mais notre propos ici n’est pas de les présenter ni de prolonger les 

débats théoriques.) Dans un article programmatique de 1997, Marie-José Jolivet, 

soulevant le risque d’un tel enfermement, montrait combien la Caraïbe avait d’ailleurs 

pu y échapper pendant longtemps. Or elle indiquait aussi comment, avec l’objet 

« caraïbe » longtemps appréhendé à partir de ce que Roger Bastide a qualifié 

d’« Amériques noires » (1967), s’exprimait d’emblée toute la complexité qui le 

caractérise. En effet, syncrétismes, métissages, croisements ont dérangé son 

institution autant qu’ils en ont été constitutifs. Si la marque du pluriel semble ainsi 

davantage convenir à la catégorie, il reste que diversité et unité marchent de pair pour 

définir ce qu’elle recouvre.  

Ainsi, les formations socioculturelles caribéennes qui illustrent, de façon 

exemplaire d’après certains analystes, des situations originales de création, partagent 

un même héritage historique. Héritage marqué par la présence de conquérants 

amérindiens suivie des colonisations européennes et leurs organisations de la traite, 

menée à partir des côtes africaines. Faut-il effectivement rappeler que Caraïbe est un 

terme dérivé de Karib, ethnonyme des Indiens arrivés des plateaux des Guyanes 

continentales ? Et aussi que les archipels qui composent les Caraïbes forment une 

continuité discontinue et qu’ils sont fortement rattachés au nord et au sud du continent 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.47854/d2a4yx72
https://doi.org/10.47854/d2a4yx72
https://revues.ulaval.ca/ojs/index.php/anthropen


 
ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre accès diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/  
 
Citer cette entrée : Laëthier, Maud et Jhon Picard Byron, 2026, « Caraïbes/Anthropologies caribéennes », 
Anthropen. https://doi.org/10.47854/d2a4yx72  

américain – entre une mer éponyme et un océan –, agissant comme le chronotope 

d’un récit fondateur ? La localisation géographique ne prend ici pleinement son sens 

que si elle est définie par son rapport à une histoire transatlantique. Quant à la relative 

unité culturelle – formes d’organisations sociales, cultures matérielles, productions 

symboliques –, elle trouve son origine précisément dans une expérience historique 

partagée, à partir de laquelle s’est produit un processus commun de créolisation. Au 

demeurant, c’est à hauteur de ces « mélanges » que l’on peut entendre l’émergence 

tardive, du point de vue euro-américain, d’un champ de recherche anthropologique. 

Mais, si l’on veut bien décentrer le regard et opter pour une approche que l’on peut 

qualifier d’« interne », il existe de longues traditions anthropologiques dans la région, 

toute « indisciplinée » soit-elle (Trouillot 1992).  

Au cœur d’intenses circulations de personnes et d’idées, les sociétés des 

Caraïbes ont produit des intellectuels engagés capables, parfois dans le cadre 

d’essais politiques, de développer une pensée sociale et une analyse réflexive sur 

elles-mêmes. Dès le début de la période coloniale, le devenir des formations 

socioculturelles intéresse ; en témoignent la littérature de voyage, les descriptions et 

les chroniques de missionnaires, de juristes, de philosophes, d’administrateurs 

coloniaux ou de naturalistes. Des sociétés savantes se créent, venant instruire un 

savoir anthropologique colonial. Citons en la matière, pour la fin du XVIIIe siècle, le 

Cercle des Philadelphes (1784), académie scientifique et médicale fondée à Saint-

Domingue et accueillant des adhérents locaux et internationaux, dont l’illustre Moreau 

de Saint-Méry, auteur de la Description topographique, physique, civile, politique et 

historique de la partie française de l’isle de Saint-Domingue.   

Paradigme de la rencontre, les sociétés caribéennes sont aussi le théâtre des 

déclinaisons d’une pensée de la race ; théâtre sur lequel a été postulée l’existence de 

groupes humains naturellement différents et sur la scène de laquelle les colons ont 

majoritairement voulu appartenir à une race prétendument pure, qu’il s’est agi de 

protéger de la contamination d’une autre, esclave et noire, contiguë et séparée (voir 

Bonniol 2020). Réalité anthropologique première, enfermant les populations dans leur 

épiderme, une telle logique racialiste a durablement imprégné les formes de la 

présence au monde et à soi. Pour autant, les mondes caribéens ont aussi transformé 

la distanciation originelle en lieu de création, par le dépassement durable de cette 

logique. Pour reprendre Édouard Glissant, « la Plantation est un des ventres du monde 

[…]. Et pour finir son enfermement a été vaincu. Le lieu était clos, mais la parole qui 

en est dérivée reste ouverte » (1990 : 89). La formule est séduisante, mais il 

n’empêche que la différence culturelle basée sur une racialisation, produite par 

l’histoire coloniale, est demeurée un signifiant majeur dans les sociétés des Caraïbes. 

Et c’est précisément parce que l’inégalité raciale s’est inscrite au fondement même 

des hiérarchies qui constituent leurs histoires que les penseurs endogènes vont se 

l’approprier pour en démontrer l’inanité. Une telle matrice de pensée a présidé au 

développement des anthropologies caribéennes.  

Partant, dans la seconde moitié du XIXe siècle, alors qu’apparaît en Europe – 

particulièrement en France, en Angleterre et en Allemagne – un projet de 

connaissance de l’Homme fondé sur une hiérarchisation des groupes humains, des 

penseurs caribéens prennent position contre une essentialisation des différences. La 

question est abordée de façon variable selon les contextes mais tous sont traversés 

par une semblable revendication d’une égalité raciale. C’est le cas en Haïti où les 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.47854/d2a4yx72


 
ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre accès diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/  
 
Citer cette entrée : Laëthier, Maud et Jhon Picard Byron, 2026, « Caraïbes/Anthropologies caribéennes », 
Anthropen. https://doi.org/10.47854/d2a4yx72  

écrits sur le sujet sont remarquables et virulents. Ils sont tout aussi éclairants pour 

saisir la façon dont la pensée anthropologique, qui se diffuse alors, s’articule à 

l’élaboration d’une pensée politique. En effet, dans la première nation noire à avoir 

conquis son indépendance, la question brûlante de l’(in)égalité raciale – néanmoins 

appréhendée dans un cadre positiviste – occupe des élites aux prises avec une 

condition d’altérité dominée. S’approprier la question est alors au cœur du déploiement 

d’une réflexion anthropologique qui entend dialoguer avec les cercles savants 

parisiens pour défendre une « commune humanité » que proclame, sur un plan 

politique, le nouvel État libéré du joug colonial. C’est dans cette perspective que se lit 

l’essai de Louis-Joseph Janvier, L’égalité des races, publié en 1884, et l’ouvrage 

d’Anténor Firmin, De l’égalité des races humaines. Anthropologie positive, sorti l’année 

suivante, en 1885. Dans un souci partagé de dénaturaliser l’esclavage et les inégalités 

sur lesquelles le système colonial s’est appuyé, un contre-discours anti-racialiste se 

distingue, prémisse d’une anthropologie sociale bientôt affranchie du biologique (voir 

Argyriadis et al. 2020).  

De telles postures philosophiques et anthropologiques sont tout autant 

présentes chez le Portoricain Ramón Emeterio Betances et le Cubain José Martí. 

Intellectuels progressistes, engagés politiquement, ces penseurs sont deux figures 

majeures de la lutte contre l’esclavage et le racisme. Connus au-delà des Caraïbes et 

des Amériques, ces contemporains n’ont de cesse de défendre un anti-racialisme 

qu’exprime notablement le célèbre texte de Martí intitulé « Mi raza » : « Homme 

signifie plus que blanc, plus que noir, plus que mulâtre. Cubain signifie plus que blanc, 

plus que noir, plus que mulâtre » (Patria, 16 avril 1893, cité dans Estrade 2017). 

Betances, qui durant ses exils publie de nombreux textes sous le pseudonyme 

« l’Antillais », est aussi celui grâce auquel Martí fait la connaissance de Firmin en Haïti, 

en 1893.  

Dès la fin du siècle, prises dans les dialogues régionaux et internationaux, des 

« cultures anthropologiques », pour reprendre une formulation d’Estéban Krotz (1993), 

se mettent en place, marquées par une polygraphie certaine. Tout en entretenant des 

liens particuliers avec d’autres sciences humaines – l’histoire notamment –, elles 

associent un discours scientifique à des projets politiques situés. Ainsi, elles dessinent 

déjà leurs propres frontières à même de tenir compte des enjeux politiques et sociaux 

qui les spécifient. Le devenir de la région est d’ailleurs propice au développement 

d’une telle articulation. 

Au tournant des XIXe et XXe siècles, alors que les grandes puissances 

européennes continuent de se partager le monde, les États-Unis renforcent leur 

contrôle – économique, maritime et politique – sur la zone et plusieurs territoires sont 

annexés ou bientôt occupés. C’est le cas de Cuba, Porto Rico, Haïti, puis de la 

République dominicaine. Aussi, pour les « grandes îles », la question de 

l’indépendance, parfois encore celle de d’abolition de l’esclavage, ainsi que les enjeux 

de souveraineté (nationale) se posent-ils avec une acuité toute particulière. La pensée 

politique et la réflexion à vocation anthropologique s’en emparent pleinement, 

intensifiant des prises de consciences anti-impérialistes. Or celles-ci révèlent 

néanmoins une impossibilité de fonder un ensemble au-delà des divers intérêts 

nationaux et locaux. L’unité de la région se décline effectivement dans une 

communauté de pensée avant que d’être construction politique commune.  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.47854/d2a4yx72


 
ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre accès diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/  
 
Citer cette entrée : Laëthier, Maud et Jhon Picard Byron, 2026, « Caraïbes/Anthropologies caribéennes », 
Anthropen. https://doi.org/10.47854/d2a4yx72  

Cependant, d’importants réseaux intellectuels transnationaux, caribéens, 

américains et européens, se tissent, qui permettent d’intenses échanges autour de ce 

sujet. Dans ce contexte, le projet d’une « confédération antillaise », inspirée par les 

idéaux d’union latino-américaine de Simón Bolívar et de José María Torres Caicedo, 

bien qu’il fasse figure d’exception, doit être mentionné. Ce projet, que l’on connaît 

notamment grâce au texte de Firmin, « Haïti et la Confédération antillienne » (dans 

Lettres de Saint-Thomas, 1910), entend en effet donner forme à une conscience pan-

antillaise susceptible de résister à la menace annexionniste. Pensé comme 

susceptible de transcender les différences nationales et régionales posées comme 

étant raciales, linguistiques et ethniques, un tel projet réunit plusieurs des grandes 

figures intellectuelles du moment : les Portoricains Ramón Emeterio Betances et 

Eugenio María de Hostos y Bonilla (connu sous le nom de « Citoyen de l’Amérique »), 

les Dominicains Gregorio Luperón et Francisco Henríquez y Carvajal, les Cubains 

José Martí, Antonio Maceo, Juan Gualberto Gómez et Rafael Serra, ainsi que les 

Haïtiens Louis Joseph Janvier et Anténor Firmin. Ainsi, d’abord conçu en partant de 

l’union de Porto Rico, de la République dominicaine, de Cuba et d’Haïti, cet 

antillanisme pan-national, reposant sur un idéal universaliste, intégrerait à terme les 

autres îles de la région. Cependant l’entreprise n’aboutira pas. Certes, nombre 

d’autres projets et de réflexions anthropologiques autour de définitions d’identités 

nationales puiseront à un imaginaire commun de lutte, animé d’une pensée anti-

impérialiste et antiraciste ; mais point d’union politique.  

En s’actualisant d’une façon fragmentée selon les contextes, le sentiment 

d’appartenance à un même ensemble rend difficile l’élaboration d’une pensée 

anthropologique fédératrice. Les mises en récit de souffrances partagées liées au 

passé esclavagiste existent mais, en premier lieu, tel un kaléidoscope, elles se font, 

se défont et se réfléchissent dans des corps devenus les supports de l’histoire 

partagée – qui rassemble et sépare, selon les deux acceptions du terme. C’est aussi 

sous ce rapport que, à compter des années 1920, dans toute les Caraïbes – bien que 

sous différentes modalités liées à des processus spécifiques de construction 

identitaire – va se jouer la « découverte » de l’héritage africain. Dans une perspective 

d’abord folkloriste, l’exploration de certaines pratiques « du peuple », constituant 

censément une communauté de descendants et d’héritiers liés par une expérience 

historique racialisée, va conduire à valoriser littérature orale, danses, musiques et 

rituels. Les manifestations artistiques et culturelles qui se signalent, en lien avec des 

luttes et une pensée anti-impérialistes renouvelées, s’autorisent de l’ethnologie pour 

asseoir leurs arguments. Sous l’effet d’un intérêt pour la discipline qui se répand, les 

pratiques vont progressivement être promues au rang d’objets légitimes des 

revendications identitaires et de l’attention scientifique, venant témoigner de diverses 

origines ethniques, spécialement africaines. Réhabilitation et considération conjointes 

pour « l’héritage africain » s’appuient alors sur la circulation de travaux menés en 

Afrique par des explorateurs ou administrateurs coloniaux – se faisant ethnologues – 

qui renseignent les traces d’un passé glorieux du continent.  

Selon des singularités propres à des situations historiques et ethnographiques 

variées, restant néanmoins majoritairement touchées par le néocolonialisme, en Haïti, 

à Cuba, en Jamaïque ou à Trinidad, des mouvements ethnologiques – se faisant 

parfois écoles nationales – se singularisent tout en interagissant avec les avant-gardes 

européennes de l’époque et la Harlem Renaissance. L’Entre-deux-guerres constitue, 

à cet égard, un tournant important. Des réflexions de W.E.B. DuBois (1903) sur la 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.47854/d2a4yx72


 
ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre accès diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/  
 
Citer cette entrée : Laëthier, Maud et Jhon Picard Byron, 2026, « Caraïbes/Anthropologies caribéennes », 
Anthropen. https://doi.org/10.47854/d2a4yx72  

condition « noire » à celles de Léo Frobenius sur « l’âme des peuples », en passant 

par celles de Franz Boas ou de Melville Herskovits (1938), de nouveaux liens entre 

penseurs ainsi que des jeux d’influences mutuelles avec les anthropologies latino-

américaines, européennes et nord-américaines modifient et renforcent les positions 

des auteurs caribéens. Parfois, à la croisée des chemins entre appréciation esthétique 

et scientifique, ces conversations transnationales contribuent à diffuser largement une 

attention singulière pour le « monde noir ». Dans la sphère francophone, des revues 

marquent l’époque : La Revue Indigène (1927), La Revue du Monde noir (1931) avec 

Paulette et Jane Nardal, Légitime Défense (1935), Tropiques (1941). En 1935, Aimé 

Césaire co-fonde aussi le journal L’Étudiant noir dans lequel, avec Léopold Sédar 

Senghor et Léon-Gontran Damas, il forge le concept de négritude. (Moins d’une 

décennie plus tard, en 1946, c’est la départementalisation pour les territoires français 

de la Martinique, de la Guadeloupe et de la Guyane. Dans ce processus, on connaît 

le poids politique de Césaire – alors maire de Fort-de-France, député de la Martinique 

et surnommé « le Nègre fondamental ».) On a là des éléments communs qui, durant 

plusieurs décennies, façonnent des situations politiques différentes, y instillant des 

modes d’interrogation et des registres de pensée partagés. 

Dans un même mouvement se dessinent néanmoins des lectures différenciées 

des phénomènes culturels. D’un côté, des concepts émergent pour penser les 

processus de formation historique et le devenir d’identités marquées par la symbiose 

progressive. On pourrait, à ce propos, citer la notion de transculturation chère à 

Fernando Ortiz (1940), ayant fait l’objet de commentaires de la part de Melville 

Herskovits et de Bronislaw Malinowski, et dont Jean Price-Mars apprécie la 

pertinence. Or l’emphase mise sur de tels processus, tantôt symboles de résistance 

culturelle, tantôt de dissolution culturelle, ne remise pas la question des origines à 

l’arrière plan ; d’un autre côté, l’approche généalogique demeure. Dans certains 

contextes, des positions circulent qui revendiquent une filiation continue avec un 

héritage africain. Celles-ci sont alors travaillées par des idéologies qui participent à 

une focalisation de hiérarchies liées à la couleur de peau et par des conceptions 

essentialistes de l’identité. Dans ce cadre, certaines se réclament d’un nationalisme 

noir radical, comme ce fut le cas en Haïti où, quelques années plus tard, le noirisme 

connaîtra un destin politique resté tristement célèbre. Dans ces circonstances, les 

circulations des personnes, des idées, des concepts s’effectuent dans une situation 

également pénétrée par une demande importante en matière d’exotisme. Les mises 

en scènes de spécificités culturelles, et notamment celles émanant d’un répertoire 

magico-religieux, occupent le devant de plusieurs scènes artistico-folkloriques. Une 

nouvelle voie est ouverte pour que les pratiques religieuses (parfois encore méprisées 

et diabolisées) soient considérées comme des réserves d’une authentique ancestralité 

africaine – tout en mettant de côté la dynamique de création dont elles sont issues.  

À la faveur de circulations initiées par la Seconde Guerre mondiale, dans un 

contexte de luttes anticolonialistes qui perdurent, les processus de « contacts 

culturels » ou d’« acculturation » intéressent de plus en plus. Les recherches sur les 

faits dits afro-américains font alors l’objet d’un nombre grandissant de travaux. Les 

liens qu’entretiennent les intellectuels de la région, qui se lisent les uns les autres et 

s’apprécient, concourent à la diffusion et à la reconnaissance d’un champ de 

recherche américain – croisant parfois les approches culturalistes qui dominent bien 

au-delà des écrits des anthropologues étatsuniens. De la sorte, en 1943, lors du Ier 

Congrès interaméricain de démographie à Mexico, Fernando Ortiz fonde l’Institut 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.47854/d2a4yx72


 
ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre accès diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/  
 
Citer cette entrée : Laëthier, Maud et Jhon Picard Byron, 2026, « Caraïbes/Anthropologies caribéennes », 
Anthropen. https://doi.org/10.47854/d2a4yx72  

international d’études afro-américaines – et sa revue Afroamérica – aux côtés de Jorge 

Abilio Vivo Escoto, Gonzalo Aguirre Beltrán, pionnier des études afro-mexicaines, et 

de Jacques Roumain. Cet institut fédère d’illustres penseurs haïtiens, brésiliens, 

portoricains, mexicains, cubains, étasuniens et français, parmi lesquels on compte 

Jean Price-Mars, Rémy Bastien, Arthur Ramos, Gilberto Freyre, Edison Carneiro, 

Renato de Mendonça et Heloisa Alberto Torres, Richard Pattee, Alfonso Caso, Nicolás 

Guillén, Alejo Carpentier, Julio Le Riverend, Melville Herskovits, Franklin Frazier, 

W.E.B. DuBois, Lorenzo Turner, Rayford Logan, Alain Locke ou encore Aimé Césaire. 

Mais là encore, l’aventure institutionnelle est éphémère.  

Bien que les questions fondamentales relatives à l’esclavage, à l’égalité raciale, 

aux relations post ou néocoloniales, aux nationalismes, aux syncrétismes religieux, 

aux langues, à l’oralité soient autant d’objets au fondement des anthropologies de la 

région, la discipline est loin de constituer un front uni. Les penseurs s’en réclament 

différemment et l’appartenance à une « commune Caraïbe » continue de s’effectuer 

par le truchement de l’affiliation politique et culturelle dans laquelle chaque réflexion 

sur soi est prise (en 1953, sort l’ouvrage coordonné par Pierre Verger, Les Afro-

Américains, organisé autour de contributions « par pays » – Haïti et Cuba pour les 

Caraïbes). Certes, à compter des années 1950, plus que jamais dotée d’une valeur 

patrimoniale, emblématique et identitaire, l’ethnologie devient une « science de 

combat » comme le souligne l’ethnologue haïtien Emmanuel C. Paul qui plaide, au 

premier Congrès international des écrivains et artistes noirs organisé à Paris, en 1956, 

pour une « anthropologie indigène » (Paul 1959). Or l’argument joue dans des voies 

contradictoires. Tandis que des réflexions sur la culture et la race rejoignent les 

arguments défendus par des institutions internationales comme l’UNESCO, de 

nouvelles manières de se revendiquer de la discipline anthropologique apparaissent, 

renforçant un mouvement particulariste, parfois enjeu de revendication politique. En 

outre, les affrontements politiques propres à la guerre froide se déclinent de manière 

remarquable dans la région. Lutte contre le communisme en Haïti, contre la « contre-

Révolution » à Cuba, sur fond de surveillance, d’espionnage et d’embargo des États-

Unis, qui font de Porto Rico un état « libre associé » (1952), altèrent la recherche en 

sciences sociales. Les relations entre les intellectuels en sont largement affectées, 

prises dans les mailles d’idéologies politiques.  

Au seuil des années 1960, alors que s’actualisent des dynamiques de 

racialisation et de catégorisations renouant avec une approche biologique du culturel 

et que des mobilités – tant internes qu’externes – favorisent de rapides transformations 

des sociétés caribéennes, fort peu d’analyses mentionnent ces processus qui auraient 

pourtant pu permettre à la discipline de se renouveler. Tout se passe comme s’il 

appartenait aux écoles d’ethnologie, concentrées sur l’observation de leurs altérités 

endogènes (condensées dans le monde paysan, l’oralité, les structures familiales ou 

les cultes religieux), d’essentialiser leurs objets. C’est aussi à cette période que les 

trajectoires ethno-politiques des pays de la région, longtemps nourries d’interrogations 

anthropologiques communes ou de projets politiques comparables, se distancient les 

unes des autres.  

Pour autant, nous n’avons pas fini de regarder les anthropologies caribéennes 

et le devenir de leur ethnogenèse.  

 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.47854/d2a4yx72


 
ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre accès diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/  
 
Citer cette entrée : Laëthier, Maud et Jhon Picard Byron, 2026, « Caraïbes/Anthropologies caribéennes », 
Anthropen. https://doi.org/10.47854/d2a4yx72  

Références 

 

Argyriadis, K., E. Gobin, M. Laëthier, N. Núñez González et Jhon Picard Byron (dir.), 

2020, Cuba-Haïti. Engager l’anthropologie. Anthologie critique et histoire comparée 

(1884-1959), Montréal et Paris CIDIHCA,. 

Bastide, Roger, 1967, Les Amériques noires. Les civilisations africaines dans le 

Nouveau Monde, Paris, Payot. 

Bonniol, Jean-Luc, 2020, « (T)Race. La couleur de la peau, inscription corporelle d’une 

origine servile », Ethnologie française, 50 (2) : 299-312, https://shs.cairn.info/revue-

ethnologie-francaise-2020-2-page-299?lang=fr  

DuBois, W.E.B., 1903, The Souls of Black Folk, Chicago, A.C. McClurg & Co. 

Estrade, Paul, 2017 [1984], José Marti, les fondements de la démocratie en Amérique 

latine, Paris, Les Indes savantes.  

Firmin, A., 1910, Lettres de Saint-Thomas. Études sociologiques, historiques et 

littéraires, Paris, V. Girard & E. Brière. 

——, 1885, De l’égalité des races humaines. Anthropologie positive, Paris, F. Pichon. 

Glissant, É., 1990, Poétique de la relation, Paris, Gallimard. 

Herskovits, M.J., 1938, Acculturation: The Study of Culture Contact, New York, J.-J. 

Augustin Publisher. 

Janvier, L.-J., 1884, L’égalité des races, Paris, G. Rougier. 

Jolivet, M.-J., 1997, « Présentation – La Caraïbe. Des îles au continent », Cahiers 

d’Études africaines, 37 (148, fasc. 4) : 759-765, https://www.persee.fr/doc/cea_0008-

0055_1997_num_37_148_1830  

Krotz, E., 1993, « La producción de la antropología en el Sur : características, 

perspectivas, interrogantes », Alteridades (México), 3 (6) : 5-11, 

http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=74711380002   

Moreau de Saint-Méry, M.L.É., 1984 [1797], Description topographique, physique, 

civile, politique et historique de la partie française de l’isle de Saint-Domingue (édité 

par B. Maurel et É. Taillemite), Paris, Société française d’histoire d’outre-mer, coll. 

Bibliothèque d’histoire d’outre-mer, 3 vol. 

Ortiz, Fernando, 2011 [1940], Controverse cubaine entre le tabac et le sucre, Montréal, 

Mémoire d’encrier. 

Paul, Emmanuel C., 1959, « Tâches et responsabilités de l’ethnologie », Présence 

Africaine, 4 (XXVII-XXVIII) : 237-243, https://doi.org/10.3917/presa.027.0237  

Trouillot, Michel-Rolph, 1992, « The Caribbean region: An open frontier in 

anthropology theory », Annual Review of Anthropology, 21 : 19-42, 

https://www.jstor.org/stable/2155979  

Verger, Pierre (coord.), 1953, Les Afro-américains, Dakar, Mémoires de l’Institut 

français d’Afrique noire (IFAN), n° 27.  

 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.47854/d2a4yx72
https://shs.cairn.info/revue-ethnologie-francaise-2020-2-page-299?lang=fr
https://shs.cairn.info/revue-ethnologie-francaise-2020-2-page-299?lang=fr
https://www.persee.fr/doc/cea_0008-0055_1997_num_37_148_1830
https://www.persee.fr/doc/cea_0008-0055_1997_num_37_148_1830
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=74711380002
https://doi.org/10.3917/presa.027.0237
https://www.jstor.org/stable/2155979

	Verger, Pierre (coord.), 1953, Les Afro-américains, Dakar, Mémoires de l’Institut français d’Afrique noire (IFAN), n  27.

