ANTHROPEN

Le dictionnaire francophone d'anthropologie ancré dans le contemporain

CARAIBES/ANTHROPOLOGIES CARIBEENNES

Laéthier, Maud
IRD-URMIS

Picard Byron, Jhon
Université d’Etat d’Haiti

Date de publication : 2026-02-07
DOl : https://doi.org/10.47854/d2a4yx72
Voir d’autres entrées dans le dictionnaire

Dans le champ de I'anthropologie, entre 1880 et 1950, la Caraibe a connu un
destin singulier au regard des autres aires culturelles dans lesquelles les recherches
se sont ancrées. De nos jours, elle occupe d’ailleurs une position significative :
préfiguration pour les uns, ou paradigme pour les autres, d’'une modernité plurielle.
Néanmoins, soutenir la gageure de présenter — de fagon nécessairement incompléte
— les anthropologies caribéennes, pose, dans un premier temps, la question de savoir
s’il convient d’enfermer ce champ de la recherche sur/de la Caraibe dans une
problématique d’aire culturelle. (Il existe bien évidemment de trés nombreux travaux
sur les Caraibes, mais notre propos ici n'est pas de les présenter ni de prolonger les
débats théoriques.) Dans un article programmatique de 1997, Marie-José Jolivet,
soulevant le risque d’un tel enfermement, montrait combien la Caraibe avait d’ailleurs
pu y échapper pendant longtemps. Or elle indiquait aussi comment, avec I'objet
« caraibe » longtemps appréhendé a partir de ce que Roger Bastide a qualifié
d’« Amériques noires » (1967), s’exprimait d’emblée toute la complexité qui le
caractérise. En effet, syncrétismes, métissages, croisements ont dérangé son
institution autant qu’ils en ont été constitutifs. Si la marque du pluriel semble ainsi
davantage convenir a la catégorie, il reste que diversité et unité marchent de pair pour
définir ce qu’elle recouvre.

Ainsi, les formations socioculturelles caribéennes qui illustrent, de fagon
exemplaire d’aprés certains analystes, des situations originales de création, partagent
un méme héritage historique. Héritage marqué par la présence de conquérants
amérindiens suivie des colonisations européennes et leurs organisations de la traite,
menée a partir des cbtes africaines. Faut-il effectivement rappeler que Caraibe est un
terme dérivé de Karib, ethnonyme des Indiens arrivés des plateaux des Guyanes
continentales ? Et aussi que les archipels qui composent les Caraibes forment une
continuité discontinue et qu’ils sont fortement rattachés au nord et au sud du continent

ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre acces diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Citer cette entrée : Laéthier, Maud et Jhon Picard Byron, 2026, « Caraibes/Anthropologies caribéennes »,
Anthropen. https://doi.org/10.47854/d2a4yx72



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.47854/d2a4yx72
https://doi.org/10.47854/d2a4yx72
https://revues.ulaval.ca/ojs/index.php/anthropen

americain — entre une mer éponyme et un océan —, agissant comme le chronotope
d’un récit fondateur ? La localisation géographique ne prend ici pleinement son sens
que si elle est définie par son rapport a une histoire transatlantique. Quant a la relative
unité culturelle — formes d’organisations sociales, cultures matérielles, productions
symboliques —, elle trouve son origine précisément dans une expérience historique
partagée, a partir de laquelle s’est produit un processus commun de créolisation. Au
demeurant, c’est a hauteur de ces « mélanges » que I'on peut entendre 'émergence
tardive, du point de vue euro-americain, d’'un champ de recherche anthropologique.
Mais, si I'on veut bien décentrer le regard et opter pour une approche que I'on peut
qualifier d’« interne », il existe de longues traditions anthropologiques dans la région,
toute « indisciplinée » soit-elle (Trouillot 1992).

Au cceur d’intenses circulations de personnes et d’idées, les sociétés des
Caraibes ont produit des intellectuels engagés capables, parfois dans le cadre
d’essais politiques, de développer une pensée sociale et une analyse réflexive sur
elles-mémes. Dés le debut de la période coloniale, le devenir des formations
socioculturelles intéresse ; en témoignent la littérature de voyage, les descriptions et
les chroniques de missionnaires, de juristes, de philosophes, d’administrateurs
coloniaux ou de naturalistes. Des sociétés savantes se créent, venant instruire un
savoir anthropologique colonial. Citons en la matiére, pour la fin du XVIII® siécle, le
Cercle des Philadelphes (1784), académie scientifique et médicale fondée a Saint-
Domingue et accueillant des adhérents locaux et internationaux, dont l'illustre Moreau
de Saint-Méry, auteur de la Description topographique, physique, civile, politique et
historique de la partie frangaise de l'isle de Saint-Domingue.

Paradigme de la rencontre, les sociétés caribéennes sont aussi le théatre des
déclinaisons d’'une pensée de la race ; théatre sur lequel a été postulée I'existence de
groupes humains naturellement différents et sur la scéne de laquelle les colons ont
majoritairement voulu appartenir a une race prétendument pure, qu'il s’est agi de
protéger de la contamination d’'une autre, esclave et noire, contigué et séparée (voir
Bonniol 2020). Réalité anthropologique premiére, enfermant les populations dans leur
épiderme, une telle logique racialiste a durablement imprégné les formes de la
présence au monde et a soi. Pour autant, les mondes caribéens ont aussi transformé
la distanciation originelle en lieu de création, par le dépassement durable de cette
logique. Pour reprendre Edouard Glissant, « la Plantation est un des ventres du monde
[...]. Et pour finir son enfermement a été vaincu. Le lieu était clos, mais la parole qui
en est dérivée reste ouverte » (1990 : 89). La formule est séduisante, mais |l
n‘empéche que la différence culturelle basée sur une racialisation, produite par
I'histoire coloniale, est demeurée un signifiant majeur dans les sociétés des Caraibes.
Et c’est précisément parce que l'inégalité raciale s’est inscrite au fondement méme
des hiérarchies qui constituent leurs histoires que les penseurs endogénes vont se
I'approprier pour en démontrer l'inanité. Une telle matrice de pensée a présidé au
développement des anthropologies caribéennes.

Partant, dans la seconde moitié du XIX® siécle, alors qu’apparait en Europe —
particulierement en France, en Angleterre et en Allemagne — un projet de
connaissance de 'Homme fondé sur une hiérarchisation des groupes humains, des
penseurs caribéens prennent position contre une essentialisation des différences. La
question est abordée de fagon variable selon les contextes mais tous sont traversés
par une semblable revendication d’'une égalité raciale. C’est le cas en Haiti ou les

ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre acces diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Citer cette entrée : Laéthier, Maud et Jhon Picard Byron, 2026, « Caraibes/Anthropologies caribéennes »,
Anthropen. https://doi.org/10.47854/d2a4yx72



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.47854/d2a4yx72

écrits sur le sujet sont remarquables et virulents. lls sont tout aussi éclairants pour
saisir la fagon dont la pensée anthropologique, qui se diffuse alors, s’articule a
I'élaboration d’'une pensée politique. En effet, dans la premiére nation noire a avoir
conquis son indépendance, la question brdlante de I'(in)égalité raciale — néanmoins
appréhendée dans un cadre positiviste — occupe des élites aux prises avec une
condition d’altérité dominée. S’approprier la question est alors au coeur du déploiement
d'une réflexion anthropologique qui entend dialoguer avec les cercles savants
parisiens pour défendre une « commune humanité » que proclame, sur un plan
politique, le nouvel Etat libéré du joug colonial. C'est dans cette perspective que se lit
'essai de Louis-Joseph Janvier, L’égalité des races, publié en 1884, et 'ouvrage
d’Anténor Firmin, De I'égalité des races humaines. Anthropologie positive, sorti 'année
suivante, en 1885. Dans un souci partagé de dénaturaliser 'esclavage et les inégalités
sur lesquelles le systéme colonial s’est appuyé, un contre-discours anti-racialiste se
distingue, prémisse d’une anthropologie sociale bientbt affranchie du biologique (voir
Argyriadis et al. 2020).

De telles postures philosophiques et anthropologiques sont tout autant
présentes chez le Portoricain Ramén Emeterio Betances et le Cubain José Marti.
Intellectuels progressistes, engagés politiquement, ces penseurs sont deux figures
majeures de la lutte contre I'esclavage et le racisme. Connus au-dela des Caraibes et
des Amériques, ces contemporains n’ont de cesse de défendre un anti-racialisme
gu’exprime notablement le célébre texte de Marti intitulé « Mi raza » : « Homme
signifie plus que blanc, plus que noir, plus que mulatre. Cubain signifie plus que blanc,
plus que noir, plus que mulatre » (Patria, 16 avril 1893, cité dans Estrade 2017).
Betances, qui durant ses exils publie de nombreux textes sous le pseudonyme
« I'’Antillais », est aussi celui grace auquel Marti fait la connaissance de Firmin en Haiti,
en 1893.

Dés la fin du siécle, prises dans les dialogues régionaux et internationaux, des
« cultures anthropologiques », pour reprendre une formulation d’Estéban Krotz (1993),
se mettent en place, marquées par une polygraphie certaine. Tout en entretenant des
liens particuliers avec d’autres sciences humaines — I'histoire notamment —, elles
associent un discours scientifique a des projets politiques situés. Ainsi, elles dessinent
déja leurs propres frontieres 8 méme de tenir compte des enjeux politiques et sociaux
qui les spécifient. Le devenir de la région est d’ailleurs propice au développement
d’une telle articulation.

Au tournant des XIX® et XX® siécles, alors que les grandes puissances
européennes continuent de se partager le monde, les Etats-Unis renforcent leur
contrdle — économique, maritime et politique — sur la zone et plusieurs territoires sont
annexés ou bientét occupés. C'est le cas de Cuba, Porto Rico, Haiti, puis de la
République dominicaine. Aussi, pour les « grandes files», la question de
I'indépendance, parfois encore celle de d’abolition de I'esclavage, ainsi que les enjeux
de souveraineté (nationale) se posent-ils avec une acuité toute particuliére. La pensée
politique et la réflexion a vocation anthropologique s’en emparent pleinement,
intensifiant des prises de consciences anti-impérialistes. Or celles-ci révélent
néanmoins une impossibilité de fonder un ensemble au-dela des divers intéréts
nationaux et locaux. L'unité de la région se décline effectivement dans une
communauté de pensée avant que d’étre construction politique commune.

ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre acces diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Citer cette entrée : Laéthier, Maud et Jhon Picard Byron, 2026, « Caraibes/Anthropologies caribéennes »,
Anthropen. https://doi.org/10.47854/d2a4yx72



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.47854/d2a4yx72

Cependant, dimportants réseaux intellectuels transnationaux, caribéens,
américains et européens, se tissent, qui permettent d’intenses échanges autour de ce
sujet. Dans ce contexte, le projet d’'une « confédération antillaise », inspirée par les
idéaux d’union latino-américaine de Simon Bolivar et de José Maria Torres Caicedo,
bien qu’il fasse figure d’exception, doit étre mentionné. Ce projet, que I'on connait
notamment grace au texte de Firmin, « Haiti et la Confédération antillienne » (dans
Lettres de Saint-Thomas, 1910), entend en effet donner forme a une conscience pan-
antillaise susceptible de résister a la menace annexionniste. Pensé comme
susceptible de transcender les différences nationales et régionales posées comme
étant raciales, linguistiques et ethniques, un tel projet réunit plusieurs des grandes
figures intellectuelles du moment : les Portoricains Ramén Emeterio Betances et
Eugenio Maria de Hostos y Bonilla (connu sous le nom de « Citoyen de ’Amérique »),
les Dominicains Gregorio Luperdn et Francisco Henriquez y Carvajal, les Cubains
José Marti, Antonio Maceo, Juan Gualberto Gémez et Rafael Serra, ainsi que les
Haitiens Louis Joseph Janvier et Anténor Firmin. Ainsi, d’abord congu en partant de
'union de Porto Rico, de la Républigue dominicaine, de Cuba et d’Haiti, cet
antillanisme pan-national, reposant sur un idéal universaliste, intégrerait a terme les
autres fles de la région. Cependant I'entreprise n’aboutira pas. Certes, nombre
d’autres projets et de réflexions anthropologiques autour de définitions d’identités
nationales puiseront a un imaginaire commun de lutte, animé d’une pensée anti-
impérialiste et antiraciste ; mais point d’'union politique.

En s’actualisant d’'une fagon fragmentée selon les contextes, le sentiment
d’appartenance a un méme ensemble rend difficile I'élaboration d’une pensée
anthropologique fédératrice. Les mises en récit de souffrances partagées liées au
passé esclavagiste existent mais, en premier lieu, tel un kaléidoscope, elles se font,
se défont et se réfléchissent dans des corps devenus les supports de I'histoire
partagée — qui rassemble et sépare, selon les deux acceptions du terme. C’est aussi
sous ce rapport que, a compter des années 1920, dans toute les Caraibes — bien que
sous différentes modalités liées a des processus spécifigues de construction
identitaire — va se jouer la « découverte » de I'héritage africain. Dans une perspective
d’abord folkloriste, I'exploration de certaines pratiques « du peuple », constituant
censément une communauté de descendants et d’héritiers liés par une expérience
historique racialisée, va conduire a valoriser littérature orale, danses, musiques et
rituels. Les manifestations artistiques et culturelles qui se signalent, en lien avec des
luttes et une pensée anti-impérialistes renouvelées, s’autorisent de I'ethnologie pour
asseoir leurs arguments. Sous l'effet d’'un intérét pour la discipline qui se répand, les
pratiques vont progressivement étre promues au rang d’objets légitimes des
revendications identitaires et de I'attention scientifique, venant témoigner de diverses
origines ethniques, spécialement africaines. Réhabilitation et considération conjointes
pour « I'’héritage africain » s’appuient alors sur la circulation de travaux menés en
Afrique par des explorateurs ou administrateurs coloniaux — se faisant ethnologues —
qui renseignent les traces d’'un passé glorieux du continent.

Selon des singularités propres a des situations historiques et ethnographiques
variées, restant néanmoins majoritairement touchées par le néocolonialisme, en Haiti,
a Cuba, en Jamaique ou a Trinidad, des mouvements ethnologiques — se faisant
parfois écoles nationales — se singularisent tout en interagissant avec les avant-gardes
européennes de I'époque et la Harlem Renaissance. L’Entre-deux-guerres constitue,
a cet égard, un tournant important. Des réflexions de W.E.B. DuBois (1903) sur la

ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre acces diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Citer cette entrée : Laéthier, Maud et Jhon Picard Byron, 2026, « Caraibes/Anthropologies caribéennes »,
Anthropen. https://doi.org/10.47854/d2a4yx72



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.47854/d2a4yx72

condition « noire » a celles de Léo Frobenius sur « 'dme des peuples », en passant
par celles de Franz Boas ou de Melville Herskovits (1938), de nouveaux liens entre
penseurs ainsi que des jeux d’influences mutuelles avec les anthropologies latino-
américaines, européennes et nord-américaines modifient et renforcent les positions
des auteurs caribéens. Parfois, a la croisée des chemins entre appréciation esthétique
et scientifique, ces conversations transnationales contribuent a diffuser largement une
attention singuliére pour le « monde noir ». Dans la sphére francophone, des revues
marquent I'époque : La Revue Indigéne (1927), La Revue du Monde noir (1931) avec
Paulette et Jane Nardal, Légitime Défense (1935), Tropiques (1941). En 1935, Aimé
Césaire co-fonde aussi le journal L’Etudiant noir dans lequel, avec Léopold Sédar
Senghor et Léon-Gontran Damas, il forge le concept de négritude. (Moins d’une
décennie plus tard, en 1946, c’est la départementalisation pour les territoires frangais
de la Martinique, de la Guadeloupe et de la Guyane. Dans ce processus, on connait
le poids politique de Césaire — alors maire de Fort-de-France, député de la Martinique
et surnommeé « le Négre fondamental ».) On a la des éléments communs qui, durant
plusieurs décennies, fagonnent des situations politiques différentes, y instillant des
modes d’interrogation et des registres de pensée partagés.

Dans un méme mouvement se dessinent néanmoins des lectures différenciées
des phénomeénes culturels. D'un cbté, des concepts émergent pour penser les
processus de formation historique et le devenir d’identités marquées par la symbiose
progressive. On pourrait, a ce propos, citer la notion de transculturation chére a
Fernando Ortiz (1940), ayant fait I'objet de commentaires de la part de Melville
Herskovits et de Bronislaw Malinowski, et dont Jean Price-Mars apprécie la
pertinence. Or 'emphase mise sur de tels processus, tantdét symboles de résistance
culturelle, tantét de dissolution culturelle, ne remise pas la question des origines a
larriére plan; d’'un autre c6té, I'approche généalogique demeure. Dans certains
contextes, des positions circulent qui revendiquent une filiation continue avec un
héritage africain. Celles-ci sont alors travaillées par des idéologies qui participent a
une focalisation de hiérarchies liées a la couleur de peau et par des conceptions
essentialistes de l'identité. Dans ce cadre, certaines se réclament d’'un nationalisme
noir radical, comme ce fut le cas en Haiti ou, quelques années plus tard, le noirisme
connaitra un destin politique resté tristement célébre. Dans ces circonstances, les
circulations des personnes, des idées, des concepts s’effectuent dans une situation
également pénétrée par une demande importante en matiere d’exotisme. Les mises
en scénes de spécificités culturelles, et notamment celles émanant d’'un répertoire
magico-religieux, occupent le devant de plusieurs scénes artistico-folkloriques. Une
nouvelle voie est ouverte pour que les pratiques religieuses (parfois encore méprisées
et diabolisées) soient considérées comme des réserves d’'une authentique ancestralité
africaine — tout en mettant de c6té la dynamique de création dont elles sont issues.

A la faveur de circulations initiées par la Seconde Guerre mondiale, dans un
contexte de luttes anticolonialistes qui perdurent, les processus de « contacts
culturels » ou d’« acculturation » intéressent de plus en plus. Les recherches sur les
faits dits afro-américains font alors I'objet d’'un nombre grandissant de travaux. Les
liens qu’entretiennent les intellectuels de la région, qui se lisent les uns les autres et
s’apprécient, concourent a la diffusion et a la reconnaissance d’'un champ de
recherche américain — croisant parfois les approches culturalistes qui dominent bien
au-dela des écrits des anthropologues étatsuniens. De la sorte, en 1943, lors du [|°
Congreés interaméricain de démographie a Mexico, Fernando Ortiz fonde ['Institut

ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre acces diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Citer cette entrée : Laéthier, Maud et Jhon Picard Byron, 2026, « Caraibes/Anthropologies caribéennes »,
Anthropen. https://doi.org/10.47854/d2a4yx72



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.47854/d2a4yx72

international d’études afro-américaines — et sa revue Afroamérica — aux cétés de Jorge
Abilio Vivo Escoto, Gonzalo Aguirre Beltran, pionnier des études afro-mexicaines, et
de Jacques Roumain. Cet institut fédére d'illustres penseurs haitiens, brésiliens,
portoricains, mexicains, cubains, étasuniens et francais, parmi lesquels on compte
Jean Price-Mars, Rémy Bastien, Arthur Ramos, Gilberto Freyre, Edison Carneiro,
Renato de Mendonca et Heloisa Alberto Torres, Richard Pattee, Alfonso Caso, Nicolas
Guillén, Alejo Carpentier, Julio Le Riverend, Melville Herskovits, Franklin Frazier,
W.E.B. DuBois, Lorenzo Turner, Rayford Logan, Alain Locke ou encore Aimé Césaire.
Mais la encore, 'aventure institutionnelle est éphémeére.

Bien que les questions fondamentales relatives a I'esclavage, a I'égalité raciale,
aux relations post ou néocoloniales, aux nationalismes, aux syncrétismes religieux,
aux langues, a l'oralité soient autant d’objets au fondement des anthropologies de la
région, la discipline est loin de constituer un front uni. Les penseurs s’en réclament
différemment et I'appartenance a une « commune Caraibe » continue de s’effectuer
par le truchement de I'affiliation politique et culturelle dans laquelle chaque réflexion
sur soi est prise (en 1953, sort 'ouvrage coordonné par Pierre Verger, Les Afro-
Américains, organisé autour de contributions « par pays » — Haiti et Cuba pour les
Caraibes). Certes, a compter des années 1950, plus que jamais dotée d’'une valeur
patrimoniale, emblématique et identitaire, I'ethnologie devient une « science de
combat » comme le souligne I'ethnologue haitien Emmanuel C. Paul qui plaide, au
premier Congreés international des écrivains et artistes noirs organisé a Paris, en 1956,
pour une « anthropologie indigéne » (Paul 1959). Or I'argument joue dans des voies
contradictoires. Tandis que des réflexions sur la culture et la race rejoignent les
arguments défendus par des institutions internationales comme I'UNESCO, de
nouvelles maniéres de se revendiquer de la discipline anthropologique apparaissent,
renforgant un mouvement particulariste, parfois enjeu de revendication politique. En
outre, les affrontements politiques propres a la guerre froide se déclinent de maniére
remarquable dans la région. Lutte contre le communisme en Haiti, contre la « contre-
Révolution » & Cuba, sur fond de surveillance, d’espionnage et d’embargo des Etats-
Unis, qui font de Porto Rico un état « libre associé » (1952), altérent la recherche en
sciences sociales. Les relations entre les intellectuels en sont largement affectées,
prises dans les mailles d’idéologies politiques.

Au seuil des années 1960, alors que s’actualisent des dynamiques de
racialisation et de catégorisations renouant avec une approche biologique du culturel
et que des mobilités — tant internes qu’externes — favorisent de rapides transformations
des sociétés caribéennes, fort peu d’analyses mentionnent ces processus qui auraient
pourtant pu permettre a la discipline de se renouveler. Tout se passe comme s'il
appartenait aux écoles d’ethnologie, concentrées sur 'observation de leurs altérités
endogénes (condensées dans le monde paysan, l'oralité, les structures familiales ou
les cultes religieux), d’essentialiser leurs objets. C’est aussi a cette période que les
trajectoires ethno-politiques des pays de la région, longtemps nourries d’interrogations
anthropologiques communes ou de projets politiques comparables, se distancient les
unes des autres.

Pour autant, nous n’avons pas fini de regarder les anthropologies caribéennes
et le devenir de leur ethnogenése.

ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre acces diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Citer cette entrée : Laéthier, Maud et Jhon Picard Byron, 2026, « Caraibes/Anthropologies caribéennes »,
Anthropen. https://doi.org/10.47854/d2a4yx72



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.47854/d2a4yx72

Références

Argyriadis, K., E. Gobin, M. Laéthier, N. Nufiez Gonzalez et Jhon Picard Byron (dir.),
2020, Cuba-Haiti. Engager I'anthropologie. Anthologie critique et histoire comparée
(1884-1959), Montréal et Paris CIDIHCA.,.

Bastide, Roger, 1967, Les Amériques noires. Les civilisations africaines dans le
Nouveau Monde, Paris, Payot.

Bonniol, Jean-Luc, 2020, « (T)Race. La couleur de la peau, inscription corporelle d’'une
origine servile », Ethnologie frangaise, 50 (2) : 299-312, https://shs.cairn.info/revue-
ethnologie-francaise-2020-2-page-299?lang=fr

DuBois, W.E.B., 1903, The Souls of Black Folk, Chicago, A.C. McClurg & Co.

Estrade, Paul, 2017 [1984], José Marti, les fondements de la démocratie en Amérique
latine, Paris, Les Indes savantes.

Firmin, A., 1910, Lettres de Saint-Thomas. Etudes sociologiques, historiques et
littéraires, Paris, V. Girard & E. Briere.

——, 1885, De l'égalité des races humaines. Anthropologie positive, Paris, F. Pichon.
Glissant, E., 1990, Poétique de la relation, Paris, Gallimard.

Herskovits, M.J., 1938, Acculturation: The Study of Culture Contact, New York, J.-J.
Augustin Publisher.

Janvier, L.-J., 1884, L’éqgalité des races, Paris, G. Rougier.

Jolivet, M.-J., 1997, « Présentation — La Caraibe. Des iles au continent », Cahiers
d’Etudes africaines, 37 (148, fasc. 4) : 759-765, https://www.persee.fr/doc/cea 0008-
0055 1997 num 37 148 1830

Krotz, E., 1993, « La produccion de la antropologia en el Sur : caracteristicas,
perspectivas, interrogantes », Alteridades (México), 3 (6) : 5-11,
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=74711380002

Moreau de Saint-Méry, M.L.E., 1984 [1797], Description topographique, physique,
civile, politique et historique de la partie francgaise de l'isle de Saint-Domingue (édité
par B. Maurel et E. Taillemite), Paris, Société frangaise d’histoire d’outre-mer, coll.
Bibliothéque d’histoire d’outre-mer, 3 vol.

Ortiz, Fernando, 2011 [1940], Controverse cubaine entre le tabac et le sucre, Montréal,
Mémoire d’encrier.

Paul, Emmanuel C., 1959, « Taches et responsabilités de I'ethnologie », Présence
Africaine, 4 (XXVII-XXVII) : 237-243, https://doi.org/10.3917/presa.027.0237

Trouillot, Michel-Rolph, 1992, « The Caribbean region: An open frontier in
anthropology theory », Annual Review of Anthropology, 21: 19-42,
https://www.jstor.org/stable/2155979

Verger, Pierre (coord.), 1953, Les Afro-américains, Dakar, Mémoires de [I'Institut
francais d’Afrique noire (IFAN), n° 27.

ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre acces diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Citer cette entrée : Laéthier, Maud et Jhon Picard Byron, 2026, « Caraibes/Anthropologies caribéennes »,
Anthropen. https://doi.org/10.47854/d2a4yx72



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.47854/d2a4yx72
https://shs.cairn.info/revue-ethnologie-francaise-2020-2-page-299?lang=fr
https://shs.cairn.info/revue-ethnologie-francaise-2020-2-page-299?lang=fr
https://www.persee.fr/doc/cea_0008-0055_1997_num_37_148_1830
https://www.persee.fr/doc/cea_0008-0055_1997_num_37_148_1830
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=74711380002
https://doi.org/10.3917/presa.027.0237
https://www.jstor.org/stable/2155979

	Verger, Pierre (coord.), 1953, Les Afro-américains, Dakar, Mémoires de l’Institut français d’Afrique noire (IFAN), n  27.

