ANTHROPEN

Le dictionnaire francophone d'anthropologie ancré dans le contemporain

RECIT SITUE
Ellena, Samuele
Université de Montréal
Harel, Simon
Université de Montréal

Date de publication : 2026-01-08
DOl : https://doi.org/10.47854/67y0wj|50
Voir d’autres entrées dans le dictionnaire

Dans son « Introduction a I'analyse structurale des récits », Barthes décrit la
grammaire du récit ainsi que les unités qui le composent : « sous ces formes presque
infinies, le récit est présent dans tous les temps, dans tous les lieux, dans toutes les
sociétés; le récit commence avec l'histoire méme de 'lhumanité ; il n'y a pas, il n’y a
jamais eu nulle part aucun peuple sans récit[...], le récit estla, comme la vie » (Barthes
1977 : 7-8).

Cette universalité du récit a été expliquée par I'existence d’'une fonction
typiquement humaine : I'exigence de créer des récits pour mieux accentuer la
cohésion sociale, ce que Bergson nomme la fonction fabulatrice (Bergson 1932). II
s’agit d’'une pulsion imaginative qui protége I'espéce de la désagrégation sociale par
le biais de mythes étiologiques et de récits qui, en tant que mécanismes de régulation
des intéréts individuels, composent les morales et les religions, et rendent alors
tolérable le sacrifice partiel de la liberté personnelle. Cette hypothése est cohérente
avec le concept bergsonien d'un « élan vital » qui engendre des mécanismes —
souvent imprévisibles, parfois méme antagonistes a l'intérét personnel — de défense
de I'espéce.

Nous passons d’une hypothése phylogénétique a une étude ontogénétique ou
Jean Piaget signale la fonction symbolique comme une étape fondamentale du
développement de I'enfant, et la définit comme la capacité « d’évoquer les objets
absents avec un jeu de significations les reliant aux éléments présents » (Piaget 1976 :
292). D’abord par la construction de simulacres — imiter une action et en tirer du plaisir
(par exemple faire semblant de boire du lait en approchant un jouet de la bouche) ;
puis par identification primaire — dans le jeu, la poupée devient I'enfant, pleure, et celui-
ci le console ; enfin par le biais du langage, a travers des identifications complexes —
'enfant devient autrui, et autrui peut devenir I'enfant. Alors, le récit permet de
remplacer I'objet ou la personne absents par le signe, et de les faire agir par
'imagination (Molino et Lafhail-Molino 2003 : 44-48). Par la création de récits qui

ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre acces diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Citer cette entrée : Ellena, Samuele et Simon Harel, 2026, « Récit situé », Anthropen.
https://doi.org/10.47854/67y0wj50



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.47854/67y0wj50
https://doi.org/10.47854/67y0wj50
https://revues.ulaval.ca/ojs/index.php/anthropen

peuvent impliquer des personnes — les parents, les voisin-es, les ami-es, etc. — ou
des personnages — les policier-ére-s, les voleur-euse-s, les enseignant-e-s, etc. —,
'enfant apprend a donner du sens aux actes des autres. En s’affranchissant d’un
fonctionnement purement égocentrique, le récit permet a I'enfant d’appréhender le
social qui est entrevu comme l'interaction entre plusieurs individus dotés de volontés
et de pouvoirs différenciés. Cette formation compléte la socialisation de I'enfant par
I'écoute de récits qui, cette fois produits (ou reproduits) par d’autres, deviennent des
vecteurs de culture et de normes sociales, assurant ainsi leur intériorisation (Bruner
2006).

Néanmoins, le récit n'est pas seulement un outil d’appréhension et
d’intériorisation du social. Il influence et transforme la perception — et, par conséquent,
I'action des individus dans la société. Il s’agit d’une idée ancienne, que I'on peut faire
remonter jusqu’a Aristote. Ce dernier, en renversant la hiérarchie proposée par Platon,
reconnait au récit fictionnel la capacité de traiter « ce qui pourrait avoir lieu » et non,
comme dans le cas de I'histoire, « ce qui a eu lieu » (Aristote 1980 : 65). Le récit ne
se limite pas a imiter ce qui existe (mimésis), mais il élargit le champ du possible
(sémiosis) et devient donc l'instrument par lequel se construit un imaginaire social
(Castoriadis 1975 ; Popovic 2013). Autrement dit, le récit ne constitue pas seulement
un outil de compréhension du réel. Il rend également imaginable — voire envisageable
— d’autres possibles réels. Sous cet angle, le récit — ou plutdt la production et la
diffusion de récits — s’avéere le véritable champ de bataille ou se performe et, par la
méme, se forme la société a venir.

Bien que les hypothéses sur l'origine et les fonctions du récit soulignent sa
valeur sociale et justifient son universalité, elles ne suffisent pas a spécifier ses
caractéristiques. Dans une perspective sémiotique, le récit est l'unité discursive de
base qui rend compte d’'une action et constitue un composant fondamental des
ceuvres narratives. En effet, le mode de diffusion permet d’en décrire les formes, mais
non d’en définir 'essence : le récit demeure avant tout la mise en communication d’une
action, qu’elle soit véhiculée par un mythe ou une série de romans populaires, par des
articles de presse ou des histoires drdles tirés d’'un quotidien, par un film, un roman
épistolaire moderne ou une épopée antique — pour ne citer que les exemples analysés
dans le numéro 8 de la revue Communications, publication fondatrice pour les études
francophones en sémiotique du récit (Barthes 1966).

Jusqu’en 1972, le mot « récit » pouvait désigner a la fois I'énoncé a travers
lequel I'événement est narré, la succession de faits constituant cet événement, et
'acte de narrer lui-méme. L’essai Discours du récit de Gérard Genette marque un
tournant puisqu’il apporte une rigueur lexicologique a cette notion. Par « récit », on
entend désormais « le signifiant, énoncé, discours ou texte narratif lui-méme »
(Genette 1972 : 72). Lorsque le théoricien frangais revient, en 1983, sur la distinction
entre histoire (ce qui est raconté), récit (le discours qui raconte) et narration (I'acte de
raconter), il observe que cette « distinction [est] aujourd’hui couramment admise »
(Genette 1983 : 10).

Néanmoins, en raison du corpus choisi pour exemplifier son analyse (A la
recherche du temps perdu), Genette soutient que, a la différence des déterminations
temporelles, « le lieu narratif est fort rarement spécifié, et n’est pour ainsi dire jamais
pertinent » (Genette 1972 : 228). Bien qu’une note en bas de page atténue cette thése,
le lieu narratif demeure secondaire dans son exposition sur le récit. Paul Ricceur, qui

ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre acces diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Citer cette entrée : Ellena, Samuele et Simon Harel, 2026, « Récit situé », Anthropen.
https://doi.org/10.47854/67y0wj50



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.47854/67y0wj50

congoit le récit comme la possibilité de reconfigurer 'expérience imparfaite du temps
par le biais de I'intrigue, insiste également sur la catégorie temporelle : « le récit atteint
sa signification pléniére quand il devient une condition de I'existence temporelle »
(Ricceur 1983 : 85). En introduisant I'adjectif « situé », nous souhaitons insister
davantage sur I'importance de prendre en compte, dans la définition et 'analyse du
récit, non seulement les catégories temporelles, mais aussi les catégories spatiales.

En déplacant notre analyse du texte du récit vers sa communication, puis de
cette derniere jusqu'a sa production, nous proposons trois définitions
complémentaires du récit situé.

La premiére définition du récit situé est textuelle et elle le congoit comme un
systeme de signes. En définissant le chronotope comme la « corrélation essentielle
des rapports spatio-temporels » (Bakthine 1978 : 237), nous en retenons ici la
dimension formelle et rattachons — selon la distinction susmentionnée proposée par
Genette — le chronotope thématique a I'histoire plutoét qu’au récit. Situer un récit revient
a montrer le fonctionnement d’un texte qui intégre dans sa structure un espace
déterminé et le temps qui I'organise. Pour reprendre le propos de Kirouac Massicotte,
qui a analysé le chronotope minier dans la littérature abitibienne et nord-ontarienne, le
chronotope constitue un ensemble de « possibles formels, thématiques et
idéologiques » (Kirouac Massicotte 2018 : 248). Le récit situé est donc le texte qui
actualise les possibles formels d’un chronotope déterminé.

La deuxieme définition du récit situé reléve du niveau communicationnel, et
plus précisément de I'herméneutique du texte. Pour que la communication d’une
action advienne efficacement, le récit doit s’inscrire dans un cadre qui, compris par le
destinataire (prévu ou accidentel) du récit, permet a ce dernier de l'interpréter. Dans
le cas d’'un récit autonome — c’est-a-dire non inséré dans une ceuvre — ce cadre
correspond a I'ensemble des significations partagées par une communauté : ce que
I'anthropologie sémiotique de Clifford Geertz (1973) appelle simplement la culture.
Lorsque I'émetteur et le récepteur du récit partagent la méme culture, ce cadre peut
rester implicite. En revanche, dans un contexte de communication interculturelle, le
récit doit étre « situé » : soit par I'émetteur, qui anticipe les manques de savoir du
récepteur, soit par ce dernier, a travers un travail d’ajout des informations nécessaires.
Le récit « Il se servit avec ses mains » en fournit un exemple éclairant. Selon le cadre
culturel dans lequel il est formulé, il peut décrire un simple acte alimentaire, constituer
un potin concernant une personne aux maniéres douteuses, ou encore formaliser un
reproche envers un héte qui n’a pas servi son invité. La communication du récit est
donc compléte seulement lorsqu’elle est située : que cette mise en contexte soit
implicite, grace a un cadre culturel partagé, ou explicitée par le récit lui-méme.

Lorsque le récit s’'insére dans une ceuvre — un roman ou un film, par exemple
—, le cadre est construit de maniére explicite, a travers des descriptions, ou de fagon
implicite, par la narration elle-méme. Il s’agit alors de 'univers de I'ceuvre, dans lequel
le temps et I'espace sont organisés selon une logique propre, tout comme les lois
morales, psychologiques ou physiques qui régissent les actions des personnages. Un
récit peut ainsi sembler extraordinaire, et le personnage qui 'accomplit extravagant,
surnaturel ou fou, uniquement par rapport a 'univers narratif particulier dans lequel ce
récit se situe et aux régles qui y sont établies. Un récit de fiction est donc toujours
situé. Toutefois, son interprétation n’advient pas simplement par son insertion dans un
cadre narratif, mais a travers un jeu complexe a la fois textuel et métatextuel. L'ceuvre

ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre acces diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Citer cette entrée : Ellena, Samuele et Simon Harel, 2026, « Récit situé », Anthropen.
https://doi.org/10.47854/67y0wj50



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.47854/67y0wj50

elle-méme s’inscrit dans une culture donnée et produit du sens a partir de son rapport
a celle-ci : c’est en fonction de ce qu’une culture considére comme vraisemblable ou
possible qu’une ceuvre — et les récits qu’elle contient — se constituera comme réaliste
ou fantastique ; c’est en relation avec d’autres ceuvres et selon certaines conventions
de genre qu’elle pourra étre percue comme sérieuse ou parodique. Situer un récit
permet d’adopter une démarche chére aux approches décoloniales, celle de renoncer
a « I'hybris du point 0 » (Castro-Gémez (2005) et de renier la prétendue universalité
du canon occidental. La personne qui lit s’octroie ainsi la possibilité de sortir de sa
propre structure de signifiants pour comprendre un récit par rapport au cadre dans
lequel il s’insére (le texte de I'ceuvre) et par rapport au cadre du cadre (le texte de la
culture dans lequel I'ceuvre est produite). En d’autres termes — et cela vaut aussi bien
pour un récit autonome que pour un récit intégré dans une ceuvre —, tout récit est
produit dans un lieu et un moment déterminés.

C’est finalement au niveau de la production que nous reconduisons la troisieme
définition du récit situé. Un récit in situ est un récit sur place, qui raconte ce que I'on
peut faire de ladite place. Le récit d’'un lieu peut en effet chercher a proposer une vision
globalisante et totalisante, comme le ferait I'histoire officielle d’'une ville ou un mythe
fondateur ; dans ce cas, il illustre I'origine, justifie I'organisation présente, annonce la
mission a venir d’'une communauté, et fonde ainsi son lien avec une région
déterminée. En réaction a cette volonté de maitrise narrative, qui, pour satisfaire la
pulsion scopique et gnostique, tend a faire abstraction du lieu, a en lisser les aspérités
qui contredisent la narration dominante ou a ignorer ce qui simplement lui échappe, le
récit situé devient au contraire la narration des traversées, celles des marcheurs « dont
le corps obéit aux pleins et aux déliés d’'un “texte” urbain qu’ils écrivent sans pouvoir
le lire. [...] Une ville transhumante, ou métaphorique, s’insinue ainsi dans le texte clair
de la ville planifiée et lisible » (Certeau 1990 : 141-142). Considérant 'espace comme
un lieu habité, a la fois contraignant et porteur de possibles, les récits situés deviennent
la narration de pratiques ordinaires qui s’inscrivent dans un espace tout en fabriquant
celles-ci. L’expérience menée depuis 2014 a Montréal au sein du Laboratoire sur les
récits du soi mobile (LRSM) exprime la volonté de rendre compte de cette narration a
travers un systéme de captations sonores et visuelles et grace a une série d’ateliers
en recherche-création. Ainsi, le Laboratoire sur les récits du soi mobile a fait de
Montréal une ville qui se raconte a travers la voix et les images des personnes qui
I'arpentent. Un récit situé est alors le produit d’'un site qui se raconte, voire le récit de
ce que les personnes qui le traversent font du lieu.

Références

Aristote, 1980, La poétique (traduit et édité par Roselyne Dupont-Roc et Jean Lallot),
Paris, Le Seuil.

Bakhtine, M., 1978, Esthétique et théorie du roman, Paris, Gallimard.

Barthes, R., 1977, « Introduction a I'analyse structurale des récits », in G. Genette et
T. Todorov (dir.), Poétique du récit, Paris, Le Seuil : 7-57.

Barthes, R. (dir.), 1966, Communications, 8, numéro thématique « Recherches
sémiologiques : I'analyse structurale du récit ».

Bergson, H., 2013 [1932], Les deux sources de la morale et de la religion, Paris, PUF.

ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre acces diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Citer cette entrée : Ellena, Samuele et Simon Harel, 2026, « Récit situé », Anthropen.
https://doi.org/10.47854/67y0wj50



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.47854/67y0wj50

Bruner, J.S., 2006, « La culture, I'esprit, les récits », Enfance, 58 (2) : 118-125.
Castoriadis, C., 1975, L’institution imaginaire de la société, Paris, Le Seuil.

Castro-Gomez, S., 2005, La hybris del punto cero: ciencia, raza e ilustraci 6n en la
Nueva Granada (1750-1816), Bogota, Centro Editorial Javeriano.

Certeau, M. de, 1990, L’invention du quotidien, tome 1, Arts de faire, Paris, Gallimard.
Geertz, C., 1973, The Interpretation of Cultures, New York, Basic Books.

Genette, G., 1972, « Discours du récit. Essai de méthode », in Figures Ill, Paris, Le
Seuil : 65-286.

Genette, G., 1983, Nouveau discours du récit, Paris, Le Seuil.

Kirouac Massicotte, I., 2018, Des mines littéraires. L’imaginaire minier dans les
littératures de I'Abitibi et du Nord de I'Ontario, Sudbury, Prise de parole.

Molino, J. et R. Lafhail-Molino, 2003, Homo fabulator. Théorie et analyse du récit, Arles
et Montréal, Actes Sud et Leméac.

Piaget, J., 1976 [1945], La formation du symbole chez ’enfant : imitation, jeu et réve,
image et représentation, Neuchatel, Delachaux et Niestlé.

Popovic, P., 2013, La mélancolie des Misérables. Essai de sociocritique, Montréal, Le
Quartanier.

Ricceur, P., 1983, Temps et récit, tome 1, Paris, Le Seuil.

ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre acces diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Citer cette entrée : Ellena, Samuele et Simon Harel, 2026, « Récit situé », Anthropen.
https://doi.org/10.47854/67y0wj50



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.47854/67y0wj50

