
 
ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre accès diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/  
 
Citer cette entrée : Ellena, Samuele et Simon Harel, 2026, « Récit situé », Anthropen. 
https://doi.org/10.47854/67y0wj50   

 

 

RÉCIT SITUÉ 
Ellena, Samuele 
Université de Montréal 
Harel, Simon 
Université de Montréal 
 
Date de publication : 2026-01-08 

DOI : https://doi.org/10.47854/67y0wj50  
Voir d’autres entrées dans le dictionnaire 

 

Dans son « Introduction à l’analyse structurale des récits », Barthes décrit la 

grammaire du récit ainsi que les unités qui le composent : « sous ces formes presque 

infinies, le récit est présent dans tous les temps, dans tous les lieux, dans toutes les 

sociétés; le récit commence avec l’histoire même de l’humanité ; il n’y a pas, il n’y a 

jamais eu nulle part aucun peuple sans récit [...], le récit est là, comme la vie » (Barthes 

1977 : 7-8).  

Cette universalité du récit a été expliquée par l’existence d’une fonction 

typiquement humaine : l’exigence de créer des récits pour mieux accentuer la 

cohésion sociale, ce que Bergson nomme la fonction fabulatrice (Bergson 1932). Il 

s’agit d’une pulsion imaginative qui protège l’espèce de la désagrégation sociale par 

le biais de mythes étiologiques et de récits qui, en tant que mécanismes de régulation 

des intérêts individuels, composent les morales et les religions, et rendent alors 

tolérable le sacrifice partiel de la liberté personnelle. Cette hypothèse est cohérente 

avec le concept bergsonien d’un « élan vital » qui engendre des mécanismes – 

souvent imprévisibles, parfois même antagonistes à l’intérêt personnel – de défense 

de l’espèce. 

Nous passons d’une hypothèse phylogénétique à une étude ontogénétique où 

Jean Piaget signale la fonction symbolique comme une étape fondamentale du 

développement de l’enfant, et la définit comme la capacité « d’évoquer les objets 

absents avec un jeu de significations les reliant aux éléments présents » (Piaget 1976 : 

292). D’abord par la construction de simulacres – imiter une action et en tirer du plaisir 

(par exemple faire semblant de boire du lait en approchant un jouet de la bouche) ; 

puis par identification primaire – dans le jeu, la poupée devient l’enfant, pleure, et celui-

ci le console ; enfin par le biais du langage, à travers des identifications complexes – 

l’enfant devient autrui, et autrui peut devenir l’enfant. Alors, le récit permet de 

remplacer l’objet ou la personne absents par le signe, et de les faire agir par 

l’imagination (Molino et Lafhail-Molino 2003 : 44-48). Par la création de récits qui 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.47854/67y0wj50
https://doi.org/10.47854/67y0wj50
https://revues.ulaval.ca/ojs/index.php/anthropen


 
ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre accès diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/  
 
Citer cette entrée : Ellena, Samuele et Simon Harel, 2026, « Récit situé », Anthropen. 
https://doi.org/10.47854/67y0wj50   

peuvent impliquer des personnes – les parents, les voisin·e·s, les ami·e·s, etc. – ou 

des personnages – les policier·ère·s, les voleur·euse·s, les enseignant·e·s, etc. –, 

l’enfant apprend à donner du sens aux actes des autres. En s’affranchissant d’un 

fonctionnement purement égocentrique, le récit permet à l’enfant d’appréhender le 

social qui est entrevu comme l’interaction entre plusieurs individus dotés de volontés 

et de pouvoirs différenciés. Cette formation complète la socialisation de l’enfant par 

l’écoute de récits qui, cette fois produits (ou reproduits) par d’autres, deviennent des 

vecteurs de culture et de normes sociales, assurant ainsi leur intériorisation (Bruner 

2006). 

Néanmoins, le récit n’est pas seulement un outil d’appréhension et 

d’intériorisation du social. Il influence et transforme la perception – et, par conséquent, 

l’action des individus dans la société. Il s’agit d’une idée ancienne, que l’on peut faire 

remonter jusqu’à Aristote. Ce dernier, en renversant la hiérarchie proposée par Platon, 

reconnaît au récit fictionnel la capacité de traiter « ce qui pourrait avoir lieu » et non, 

comme dans le cas de l’histoire, « ce qui a eu lieu » (Aristote 1980 : 65). Le récit ne 

se limite pas à imiter ce qui existe (mimésis), mais il élargit le champ du possible 

(sémiosis) et devient donc l’instrument par lequel se construit un imaginaire social 

(Castoriadis 1975 ; Popovic 2013). Autrement dit, le récit ne constitue pas seulement 

un outil de compréhension du réel. Il rend également imaginable – voire envisageable 

– d’autres possibles réels. Sous cet angle, le récit – ou plutôt la production et la 

diffusion de récits – s’avère le véritable champ de bataille où se performe et, par là 

même, se forme la société à venir. 

Bien que les hypothèses sur l’origine et les fonctions du récit soulignent sa 

valeur sociale et justifient son universalité, elles ne suffisent pas à spécifier ses 

caractéristiques. Dans une perspective sémiotique, le récit est l’unité discursive de 

base qui rend compte d’une action et constitue un composant fondamental des 

œuvres narratives. En effet, le mode de diffusion permet d’en décrire les formes, mais 

non d’en définir l’essence : le récit demeure avant tout la mise en communication d’une 

action, qu’elle soit véhiculée par un mythe ou une série de romans populaires, par des 

articles de presse ou des histoires drôles tirés d’un quotidien, par un film, un roman 

épistolaire moderne ou une épopée antique – pour ne citer que les exemples analysés 

dans le numéro 8 de la revue Communications, publication fondatrice pour les études 

francophones en sémiotique du récit (Barthes 1966). 

Jusqu’en 1972, le mot « récit » pouvait désigner à la fois l’énoncé à travers 

lequel l’événement est narré, la succession de faits constituant cet événement, et 

l’acte de narrer lui-même. L’essai Discours du récit de Gérard Genette marque un 

tournant puisqu’il apporte une rigueur lexicologique à cette notion. Par « récit », on 

entend désormais « le signifiant, énoncé, discours ou texte narratif lui-même » 

(Genette 1972 : 72). Lorsque le théoricien français revient, en 1983, sur la distinction 

entre histoire (ce qui est raconté), récit (le discours qui raconte) et narration (l’acte de 

raconter), il observe que cette « distinction [est] aujourd’hui couramment admise » 

(Genette 1983 : 10).  

Néanmoins, en raison du corpus choisi pour exemplifier son analyse (À la 

recherche du temps perdu), Genette soutient que, à la différence des déterminations 

temporelles, « le lieu narratif est fort rarement spécifié, et n’est pour ainsi dire jamais 

pertinent » (Genette 1972 : 228). Bien qu’une note en bas de page atténue cette thèse, 

le lieu narratif demeure secondaire dans son exposition sur le récit. Paul Ricœur, qui 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.47854/67y0wj50


 
ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre accès diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/  
 
Citer cette entrée : Ellena, Samuele et Simon Harel, 2026, « Récit situé », Anthropen. 
https://doi.org/10.47854/67y0wj50   

conçoit le récit comme la possibilité de reconfigurer l’expérience imparfaite du temps 

par le biais de l’intrigue, insiste également sur la catégorie temporelle : « le récit atteint 

sa signification plénière quand il devient une condition de l’existence temporelle  » 

(Ricœur 1983 : 85). En introduisant l’adjectif « situé », nous souhaitons insister 

davantage sur l’importance de prendre en compte, dans la définition et l’analyse du 

récit, non seulement les catégories temporelles, mais aussi les catégories spatiales. 

En déplaçant notre analyse du texte du récit vers sa communication, puis de 

cette dernière jusqu’à sa production, nous proposons trois définitions 

complémentaires du récit situé. 

La première définition du récit situé est textuelle et elle le conçoit comme un 

système de signes. En définissant le chronotope comme la « corrélation essentielle 

des rapports spatio-temporels » (Bakthine 1978 : 237), nous en retenons ici la 

dimension formelle et rattachons – selon la distinction susmentionnée proposée par 

Genette – le chronotope thématique à l’histoire plutôt qu’au récit. Situer un récit revient 

à montrer le fonctionnement d’un texte qui intègre dans sa structure un espace 

déterminé et le temps qui l’organise. Pour reprendre le propos de Kirouac Massicotte, 

qui a analysé le chronotope minier dans la littérature abitibienne et nord-ontarienne, le 

chronotope constitue un ensemble de « possibles formels, thématiques et 

idéologiques » (Kirouac Massicotte 2018 : 248). Le récit situé est donc le texte qui 

actualise les possibles formels d’un chronotope déterminé. 

La deuxième définition du récit situé relève du niveau communicationnel, et 

plus précisément de l’herméneutique du texte. Pour que la communication d’une 

action advienne efficacement, le récit doit s’inscrire dans un cadre qui, compris par le 

destinataire (prévu ou accidentel) du récit, permet à ce dernier de l’interpréter. Dans 

le cas d’un récit autonome – c’est-à-dire non inséré dans une œuvre – ce cadre 

correspond à l’ensemble des significations partagées par une communauté : ce que 

l’anthropologie sémiotique de Clifford Geertz (1973) appelle simplement la culture. 

Lorsque l’émetteur et le récepteur du récit partagent la même culture, ce cadre peut 

rester implicite. En revanche, dans un contexte de communication interculturelle, le 

récit doit être « situé » : soit par l’émetteur, qui anticipe les manques de savoir du 

récepteur, soit par ce dernier, à travers un travail d’ajout des informations nécessaires. 

Le récit « Il se servit avec ses mains » en fournit un exemple éclairant. Selon le cadre 

culturel dans lequel il est formulé, il peut décrire un simple acte alimentaire, constituer 

un potin concernant une personne aux manières douteuses, ou encore formaliser un 

reproche envers un hôte qui n’a pas servi son invité. La communication du récit est 

donc complète seulement lorsqu’elle est située : que cette mise en contexte soit 

implicite, grâce à un cadre culturel partagé, ou explicitée par le récit lui-même. 

Lorsque le récit s’insère dans une œuvre – un roman ou un film, par exemple 

–, le cadre est construit de manière explicite, à travers des descriptions, ou de façon 

implicite, par la narration elle-même. Il s’agit alors de l’univers de l’œuvre, dans lequel 

le temps et l’espace sont organisés selon une logique propre, tout comme les lois 

morales, psychologiques ou physiques qui régissent les actions des personnages. Un 

récit peut ainsi sembler extraordinaire, et le personnage qui l’accomplit extravagant, 

surnaturel ou fou, uniquement par rapport à l’univers narratif particulier dans lequel ce 

récit se situe et aux règles qui y sont établies. Un récit de fiction est donc toujours 

situé. Toutefois, son interprétation n’advient pas simplement par son insertion dans un 

cadre narratif, mais à travers un jeu complexe à la fois textuel et métatextuel. L’œuvre 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.47854/67y0wj50


 
ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre accès diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/  
 
Citer cette entrée : Ellena, Samuele et Simon Harel, 2026, « Récit situé », Anthropen. 
https://doi.org/10.47854/67y0wj50   

elle-même s’inscrit dans une culture donnée et produit du sens à partir de son rapport 

à celle-ci : c’est en fonction de ce qu’une culture considère comme vraisemblable ou 

possible qu’une œuvre – et les récits qu’elle contient – se constituera comme réaliste 

ou fantastique ; c’est en relation avec d’autres œuvres et selon certaines conventions 

de genre qu’elle pourra être perçue comme sérieuse ou parodique. Situer un récit 

permet d’adopter une démarche chère aux approches décoloniales, celle de renoncer 

à « l’hybris du point 0 » (Castro-Gómez (2005) et de renier la prétendue universalité 

du canon occidental. La personne qui lit s’octroie ainsi la possibilité de sortir de sa 

propre structure de signifiants pour comprendre un récit par rapport au cadre dans 

lequel il s’insère (le texte de l’œuvre) et par rapport au cadre du cadre (le texte de la 

culture dans lequel l’œuvre est produite). En d’autres termes – et cela vaut aussi bien 

pour un récit autonome que pour un récit intégré dans une œuvre –, tout récit est 

produit dans un lieu et un moment déterminés. 

C’est finalement au niveau de la production que nous reconduisons la troisième 

définition du récit situé. Un récit in situ est un récit sur place, qui raconte ce que l’on 

peut faire de ladite place. Le récit d’un lieu peut en effet chercher à proposer une vision 

globalisante et totalisante, comme le ferait l’histoire officielle d’une ville ou un mythe 

fondateur ; dans ce cas, il illustre l’origine, justifie l’organisation présente, annonce la 

mission à venir d’une communauté, et fonde ainsi son lien avec une région 

déterminée. En réaction à cette volonté de maîtrise narrative, qui, pour satisfaire la 

pulsion scopique et gnostique, tend à faire abstraction du lieu, à en lisser les aspérités 

qui contredisent la narration dominante ou à ignorer ce qui simplement lui échappe, le 

récit situé devient au contraire la narration des traversées, celles des marcheurs « dont 

le corps obéit aux pleins et aux déliés d’un “texte” urbain qu’ils écrivent sans pouvoir 

le lire. […] Une ville transhumante, ou métaphorique, s’insinue ainsi dans le texte clair 

de la ville planifiée et lisible » (Certeau 1990 : 141-142). Considérant l’espace comme 

un lieu habité, à la fois contraignant et porteur de possibles, les récits situés deviennent 

la narration de pratiques ordinaires qui s’inscrivent dans un espace tout en fabriquant 

celles-ci. L’expérience menée depuis 2014 à Montréal au sein du Laboratoire sur les 

récits du soi mobile (LRSM) exprime la volonté de rendre compte de cette narration à 

travers un système de captations sonores et visuelles et grâce à une série d’ateliers 

en recherche-création. Ainsi, le Laboratoire sur les récits du soi mobile a fait de 

Montréal une ville qui se raconte à travers la voix et les images des personnes qui 

l’arpentent. Un récit situé est alors le produit d’un site qui se raconte, voire le récit de 

ce que les personnes qui le traversent font du lieu. 

 

Références  

Aristote, 1980, La poétique (traduit et édité par Roselyne Dupont-Roc et Jean Lallot), 

Paris, Le Seuil.  

Bakhtine, M., 1978, Esthétique et théorie du roman, Paris, Gallimard. 

Barthes, R., 1977, « Introduction à l’analyse structurale des récits », in G. Genette et 

T. Todorov (dir.), Poétique du récit, Paris, Le Seuil : 7-57. 

Barthes, R. (dir.), 1966, Communications, 8, numéro thématique « Recherches 

sémiologiques : l’analyse structurale du récit ».  

Bergson, H., 2013 [1932], Les deux sources de la morale et de la religion, Paris, PUF. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.47854/67y0wj50


 
ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre accès diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/  
 
Citer cette entrée : Ellena, Samuele et Simon Harel, 2026, « Récit situé », Anthropen. 
https://doi.org/10.47854/67y0wj50   

Bruner, J.S., 2006, « La culture, l’esprit, les récits », Enfance, 58 (2) : 118-125. 

Castoriadis, C., 1975, L’institution imaginaire de la société, Paris, Le Seuil.  

Castro-Gomez, S., 2005, La hybris del punto cero: ciencia, raza e ilustraci ón en la 

Nueva Granada (1750-1816), Bogota, Centro Editorial Javeriano. 

Certeau, M. de, 1990, L’invention du quotidien, tome 1, Arts de faire, Paris, Gallimard. 

Geertz, C., 1973, The Interpretation of Cultures, New York, Basic Books. 

Genette, G., 1972, « Discours du récit. Essai de méthode », in Figures III, Paris, Le 

Seuil : 65-286. 

Genette, G., 1983, Nouveau discours du récit, Paris, Le Seuil. 

Kirouac Massicotte, I., 2018, Des mines littéraires. L’imaginaire minier dans les 

littératures de l’Abitibi et du Nord de l’Ontario, Sudbury, Prise de parole. 

Molino, J. et R. Lafhail-Molino, 2003, Homo fabulator. Théorie et analyse du récit, Arles 

et Montréal, Actes Sud et Leméac. 

Piaget, J., 1976 [1945], La formation du symbole chez l’enfant : imitation, jeu et rêve, 

image et représentation, Neuchâtel, Delachaux et Niestlé.  

Popovic, P., 2013, La mélancolie des Misérables. Essai de sociocritique, Montréal, Le 

Quartanier. 

Ricœur, P., 1983, Temps et récit, tome 1, Paris, Le Seuil. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.47854/67y0wj50

