
 
ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre accès diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/  
 
Citer cette entrée : Copans, Jean, 2026, « Troisième mondialisation », Anthropen. 
https://doi.org/10.47854/61rhe515  

 

 

TROISIÈME MONDIALISATION 
Copans, Jean 
École des hautes études en sciences sociales (EHESS) 
 
Date de publication : 2026-01-28 

DOI : https://doi.org/10.47854/61rhe515  
Voir d’autres entrées dans le dictionnaire 

 

L’anthropologie a connu deux mondialisations depuis ses origines au milieu 

du XIXe siècle, et elle semble entrer depuis le début de ce siècle dans une troisième 

mondialisation originale. Le premier moment a correspondu à celui des voyages 

d’exploration et de découverte des populations non européennes dans des espaces 

considérés comme inconnus, car n’ayant pas connu les dynamiques historiques de 

l’Occident, et que l’on caractérisait pour cette raison comme étant sans histoire. 

Cette rencontre avec des peuples « autres », très souvent qualifiés de « primitifs » 

ou « sans écriture », suscita une profonde réflexion à partir des XVIIe et XVIIIe siècles 

chez les penseurs et philosophes européens (français, britanniques et allemands) 

qui déboucha progressivement sur la gestation d’un savoir original, à savoir celui 

dédié à une humanité spécifique et distincte de la civilisation moderne en train de se 

construire en Occident. Ce mouvement va d’ailleurs de pair avec l’élaboration 

d’autres disciplines consacrées aux origines de l’Humanité, la paléontologie, 

l’archéologie préhistorique et enfin l’anthropologie physique racialiste.  

À partir de l’époque de l’entre-deux guerres (1920-1940) une divergence plus 

ou moins provisoire se fait jour entre les approches britanniques et américaines 

d’une part, et françaises d’autre part. L’invention de l’enquête de terrain empirique au 

tournant du XXe siècle a en effet conduit les premières à reconnaître le rôle décisif 

des effets de la présence européenne, coloniale, capitaliste et « modernisatrice », 

directe ou indirecte, en qualifiant ces phénomènes de changement social et 

d’acculturation. L’analyse des sociétés « autres » déboucha alors sur une 

reconnaissance des processus de domination (économique, politique, culturelle) de 

nature soit externe (colonisation impériale européenne) soit interne (génocides et 

occupations territoriales nord-américaines), de « modernisation » (l’entrée dans la 

modernité) de sociétés dont l’altérité originelle se transforme très rapidement au 

cours de ces colonisations. Après un quart de siècle de décalage, la tradition 

française de l’ethnologie se trouve elle-même remise en cause après la Seconde 

Guerre mondiale : l’anthropologie sociale et culturelle est reconnue comme une 

science sociale de l’observation du contemporain même si les particularités des 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.47854/61rhe515
https://doi.org/10.47854/61rhe515
https://revues.ulaval.ca/ojs/index.php/anthropen


 
ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre accès diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/  
 
Citer cette entrée : Copans, Jean, 2026, « Troisième mondialisation », Anthropen. 
https://doi.org/10.47854/61rhe515  

sociétés enquêtées semblent devoir toujours imposer le maintien de procédures 

analytiques, empiriques et conceptuelles distinctes de celles de la sociologie, 

formatée désormais par les structures sociétales occidentales stricto sensu. 

L’universalisation de l’anthropologie, l’évolution contradictoire de ses centres 

d’intérêt selon ses traditions nationales, ses aires d’enquête et l’origine de ses 

chercheurs, enfin sa réflexivité envahissante, ont conduit un petit nombre 

d’anthropologues à la fin du XXe siècle à s’interroger sur la pertinence scientifique 

d’une anthropologie, hégémonique de fait, qui resterait confinée à l’étude de 

populations non occidentales plus ou moins exotiques. La possibilité, voire la 

nécessité, d’anthropologies autonomes s’efforçant de se positionner concrètement 

sur un pied d’égalité avec ses anciennes tutrices semble enfin s’imposer. La 

démarche anthropologique ne serait plus enracinée par essence dans un seul et 

unique regard d’origine occidentale mais, au contraire, dans une pluralité mondiale 

d’approches considérées comme équitables. 

Plusieurs problématiques ont surgi à partir de ce constat au début du XXIe 

siècle, avançant, entre autres, les hypothèses d’une anthropologie sans frontières, 

d’une anthropologie-monde, d’une anthropologie non hégémonique ou encore d’une 

anthropologie cosmopolite. L’hypothèse d’une troisième mondialisation de 

l’anthropologie évite l’écueil d’une conception simpliste de cette situation qui 

valoriserait par principe une simple inversion des perspectives, les points de vue des 

suds remplaçant ceux des nords, les regards des peuples de couleur celui des 

populations blanches ou encore les « anthropologies » postcoloniales, voire 

décoloniales, occupant une position exclusive car déniant par principe toute valeur 

analytique aux anthropologies existantes à cause de leur rationalité occidentale 

immanente. 

Le postmodernisme anthropologique des années 1970-1990 a eu mauvaise 

presse à cause de ses dérives épistémologiques et subjectives anhistoriques et 

apolitiques, voire littéraires. Il faut toutefois reconnaître que cette auto-analyse 

inédite, d’origine essentiellement nord-américaine, a bouleversé en profondeur, l’air 

de rien, l’assurance hégémonique de la discipline et surtout provoqué au bout de 

deux décennies une reprise d’initiative des dynamiques sociales, politiques et 

engagées de l’anthropologie face aux nouvelles situations post-post-coloniales 

découlant de la fin de la guerre du Viêt Nam (années 1970), des crises du tiers-

monde en proie aux programmes d’ajustement structurel (années 1980) et enfin de 

la fin de l’univers communiste (années 1990). Si l’initiateur de ce renversement est 

indéniablement Clifford Geertz à partir des années 1970, le phénomène a 

notamment pris de l’ampleur avec les réflexions de George Marcus (1985), au point 

que la décennie en voie de globalisation et mondialisation des années 1990 a 

clairement changé la nature et le cap de l’anthropologie tout d’abord américaine, puis 

plus tard européenne. Les noms d’Arjun Appaduraï, d’Akhil Gupta, de James 

Ferguson, de Rena Lederman, de Michaël Burawoy constituent quelques-uns des 

repères de ce que James Fox a excellemment symbolisé en 1990 sous le titre de 

Recapturing Anthropology: Working in the Present. Jean Copans a essayé de faire 

connaître immédiatement quelques éléments de ces publications à sa modeste 

échelle mais il faut surtout rendre grâce à Christian Ghassarian (2002), Mondher 

Kilani (2009) et Jackie Assayag (2007, 2011) ou encore Marc Abélès (2008) pour les 

avoir vulgarisés et « relus » à la française à plus large échelle.  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.47854/61rhe515


 
ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre accès diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/  
 
Citer cette entrée : Copans, Jean, 2026, « Troisième mondialisation », Anthropen. 
https://doi.org/10.47854/61rhe515  

Il faut donc attendre le tournant de l’année 2000 pour que la question d’une 

troisième mondialisation de l’anthropologie se pose plus ouvertement. Serge Genest 

et Jean Copans inaugurent ce chantier en interpellant le nouveau millénaire qui 

s’installe (Genest et Copans 2000 ; Copans 2000). Deux ans plus tard, un 

anthropologue américain, Ted Lewellen (2002), en toute ignorance de ce dossier 

francophone, a soulevé la même interrogation de son côté.  

Il convient de noter que la conjoncture de cette réévaluation de la discipline 

s’échelonne sur une quinzaine d’années entre la fin des années 1990 et le tournant 

de l’année 2010. Le terme de conjoncture implique l’existence d’une pluralité 

d’interrogations, tout à fait indépendantes les unes des autres, sud-américaines et 

nord-américaines, européennes, notamment françaises, québécoises, qui finissent 

par se rejoindre autour d’un point commun, à savoir celui de la remise en cause de 

l’hégémonie occidentale de la discipline. Il va de soi que l’anthropologie est 

initialement la science sociale à la fois la plus universaliste qui soit et la plus 

occidentalo-centrée. Nous avons énuméré plus haut les processus qui ont conduit à 

cette déconstruction critique, mais notons tout de suite que ces remises en cause de 

l’hégémonie occidentale n’ont pas véritablement débouché sur la configuration d’une 

troisième mondialisation en bonne et due forme qui pourrait lui succéder. Certes les 

contraintes liées au nationalisme méthodologique de chacune des traditions 

continentales, régionales et nationales ont été mises à mal par les processus de 

multi-situations, de mondialisation plus ou moins généralisée et enfin de 

glocalisation, c’est-à-dire d’un enchevêtrement intrinsèque entre les espaces sociaux 

du global et du local, enchevêtrement dont on reconnaît de plus en plus qu’il est 

consubstantiel à la fabrication même de l’anthropologie. 

L’auteur de cette entrée avait signalé d’emblée en 2000 le nœud gordien 

dynamique qui brasse tout à la fois la mondialisation des terrains et 

l’internationalisation des traditions disciplinaires. À peine trois ans plus tard, le 

Brésilien Gustavo Lins Ribeiro et le Colombien Arturo Escobar concrétisaient une 

réflexion en cours (in progress) lors d’un colloque de la Werner-Gren Foundation en 

Italie, dont une partie des actes a été publiée en 2005 sous le titre mobilisateur de 

World Anthropologies: Disciplinary Transformations Within Systems of Power. 

Comme le dit l’un des contributeurs actifs, l’Argentin Eduardo Archetti, « combien y-

a-t-il de centres et de périphéries en anthropologie ? » Ce réseau d’anthropologues 

ne vise pas à remplacer un universalisme par un autre. Il se demande tout 

simplement si on peut recourir à cette expression dans le dessein de mettre enfin sur 

un pied d’égalité les différentes traditions d’une discipline qui est née et a fonctionné 

jusqu’à présent comme un rapport de domination-hégémonie entre l’universel 

(occidental par nature) et les universaux de second ordre des périphéries. Comme 

l’expliquent François Laplantine et Francine Saillant de leur côté dans un texte de la 

même époque (2005), il faut recadrer le champ disciplinaire en procédant à un 

double décentrement entre le cadre physique (le terrain) et le cadre interprétatif (qui 

parle, de qui et comment ?). 

Ces réflexions se mènent indépendamment, mais en contrepoint de la 

réflexion du sociologue allemand Ulrich Beck qui propose de son côté, à la même 

époque, de remplacer le nationalisme méthodologique par un cosmopolitisme 

méthodologique. Notons qu’une petite dizaine d’années plus tard, l’anthropologue 

français Michel Agier proposera d’aborder lui aussi la condition cosmopolite en 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.47854/61rhe515


 
ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre accès diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/  
 
Citer cette entrée : Copans, Jean, 2026, « Troisième mondialisation », Anthropen. 
https://doi.org/10.47854/61rhe515  

repensant le décentrement, mais ce dernier se contentera de modifier les 

problématiques disciplinaires sans remettre véritablement en cause la configuration 

disciplinaire elle-même (2013).  

Parallèlement au réseau plutôt américain des World Anthropologies, plusieurs 

anthropologues européens et québécois s’attellent de leur côté à travailler 

l’hypothèse d’une autre anthropologie qui puisse se placer ouvertement à la place de 

« l’Autre ». C’est le cas des éditrices d’un numéro du Journal des Anthropologues de 

l’Association française des anthropologues, Elisabeth Cunin et Valeria Hernandez 

(2007), et des rédactrices des deux ouvrages thématiques issus du colloque 

célébrant le trentenaire de la revue québécoise Anthropologie et Sociétés, 

Réinventer l’anthropologie ? dirigé par Francine Saillant (2009) et À la périphérie du 

centre. Les limites de l’hégémonie en anthropologie, dirigé par Michelle Daveluy et 

Louis-Jacques Dorais (2009). N’oublions pas non plus le numéro hors-série 

d’Anthropologie et Sociétés (volume 32, 2008) dirigé par Fabien Pernet et Karoline 

Truchon. Ce mouvement se conclut provisoirement en 2011 avec la publication du 

Manifeste de Lausanne intitulé Pour une anthropologie non hégémonique (Saillant, 

Kilani et Graezer Bideau 2011). Là encore, il ne s’agit nullement de remplacer une 

hégémonie par une autre. Les principes qui ont guidé les quatorze anthropologues 

de ce manifeste peuvent se résumer ainsi : une présence engagée ou une 

interaction de proximité ; la langue comme choix éthique ; la diversité contre les 

nouveaux hégémonismes ; l’universalisme comme risque, horizon et capacité 

d’incertitude. 

Ces textes novateurs peuvent néanmoins être considérés, après une longue 

décennie, comme des bouteilles jetées à la mer, car plusieurs de ces chercheurs 

sont partis à la retraite, et d’autres ont changé d’axe de mobilisation, comme A. 

Escobar qui se consacre dorénavant à une forme d’écologisme indigène. Enfin il faut 

noter que l’anthropologie mondiale a peut-être perdu un peu de sa superbe à la suite 

des coupes budgétaires publiques en matière de recherche, de l’inaccessibilité de 

nombreux terrains en crise et enfin de réformes universitaires qui marginalisent de 

plus en plus les humanités et les sciences sociales, notamment l’anthropologie. 

On retiendra toutefois pour le cas français le rôle actif du sociologue 

Stéphane Dufoix qui a défendu avec Alain Caillé l’hypothèse d’un tournant global des 

sciences sociales (2013) avant d’examiner avec Éric Macé en 2019 « Les enjeux 

d’une sociologie mondiale non hégémonique », ainsi que l’activisme de Jean Copans 

qui a posé ouvertement la question d’un programme pour une troisième 

mondialisation dans un recueil d’articles paru en 2025 sous le titre L’anthropologue 

sans cochons. 

La problématique d’une troisième mondialisation reste encore marquée par 

son caractère utopique mais ce projet reste tout de même fondé sur trois réalités 

incontournables :  

1) Le siècle et demi passé de l’histoire de la discipline anthropologique reste 

façonné par le phénomène du nationalisme méthodologique qui manifeste la 

primauté vivace des traditions nationales, souvent plurielles, aux dynamiques 

toujours distinctes, à tel point qu’il est impossible aujourd’hui de réduire 

l’anthropologie à un corpus scientifique uniforme et encore moins à une forme de 

domination des nords ou de résistance culturelle, voire idéologique unique, des suds. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.47854/61rhe515


 
ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre accès diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/  
 
Citer cette entrée : Copans, Jean, 2026, « Troisième mondialisation », Anthropen. 
https://doi.org/10.47854/61rhe515  

2) Il va de soi que la diversité très singulière des ensembles conceptuels et 

théoriques élaborés au long de cette longue histoire ne peut se ramener à un corpus 

homogène, ni dans le temps, ni dans l’espace. D’autant que ce corpus reste mal 

connu dans sa diversité à cause des dédoublements linguistiques qui ont isolé et 

isolent encore certaines traditions les unes par rapport aux autres, comme par 

exemple les anthropologies francophones dans une mondialisation très, très 

largement anglophone. Une telle conception de la configuration mondiale de la 

discipline s’impose pourtant par principe à toutes les orientations problématiques qui 

s’efforcent de modifier la dynamique anthropologique depuis un quart de siècle. 

Nous pensons notamment aux interpellations féministes de plus en plus prenantes. Il 

convient pourtant de signaler à ce propos la forte présence des chercheuses 

femmes dans ce mouvement de réflexivité pour une troisième mondialisation. En 

effet, il suffit de parcourir les tables des matières des numéros thématiques de 

revues ou des ouvrages collectifs du dernier tiers de siècle cités dans ce texte pour 

s’apercevoir de l’égalité statistique des auteurs de chaque genre. C’est dire la 

représentativité de cette dynamique. 

3) Enfin, l’enquête empirique de terrain reste la pierre de touche de la 

pratique disciplinaire depuis le tournant du XXe siècle et elle reste le gradient premier 

de l’évaluation disciplinaire. L’emprunt ethnographique, de plus en plus marqué par 

les autres sciences sociales, ne doit pas conduire à la dissolution de la discipline 

dans une socio-anthropologie ou dans un registre dit des études culturelles. En effet, 

les réflexions méthodologiques permanentes et systématiques de l’anthropologie 

sont restées insérées depuis sa fondation dans une double gestation conceptuelle 

globale fondée sur la pratique d’un « terrain » d’une part, et d’autre part sur une 

insertion situationnelle et politique, engagée de fait, des anthropologues. C’est 

d’ailleurs sur ce dernier point que la troisième mondialisation manifeste le mieux sa 

pertinence et son actualité. L’équivalence entre toutes les anthropologies actuelles 

impose en effet un double mouvement de réflexion et de décentrement puis de 

déconstruction-réappropriation critique de toutes les traditions nationales 

disponibles. Seules des immersions socio-empiriques, à la fois professionnelles et 

sociétales, peuvent donner sens à cette nouvelle réinvention collective et 

véritablement mondiale de l’anthropologie, ce qui nous renvoie au slogan célèbre de 

l’anthropologue-linguiste américain Dell Hymes, d’il y a plus d’un demi-siècle (1972), 

Reinventing Anthropology, repris en 2009 par Francine Saillant mais cette fois-ci 

avec un point d’interrogation ! 

 

Références 

Abélès, M., 2008, Anthropologie de la globalisation, Paris, Payot. 

Agier, M., 2013, La condition cosmopolite. L’anthropologie à l’épreuve du piège 

identitaire, Paris, La Découverte. 

Appadurai, A., 1996, Modernity at Large: Cultural Dimensions of Globalisation, Saint-

Paul, University of Minnesota Press. 

Assayag, J., 2007, Penser les sciences sociales. Anthropologie, histoire, politique, 

Paris, Aux lieux d’être. 

Assayag, J., 2011, La mondialisation des sciences sociales, Paris, Téraèdre. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.47854/61rhe515


 
ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre accès diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/  
 
Citer cette entrée : Copans, Jean, 2026, « Troisième mondialisation », Anthropen. 
https://doi.org/10.47854/61rhe515  

Burawoy, M. et al., 2000, Global Ethnography: Forces, Connections and 

Imaginations in a Postmodern World, Berkeley, University of California Press. 

Caillé, A. et S. Dufoix (dir.), 2013, Le tournant global des sciences sociales, Paris, La 

Découverte. 

Copans, J., 2000, « Mondialisation des terrains ou internationalisation des traditions 

disciplinaires ? L’utopie d’une anthropologie sans frontières », Anthropologie et 

Sociétés, 24 (1) : 21-42, https://doi.org/10.7202/015633ar  

Copans, J., 2025, L’anthropologue sans cochons, ou la troisième mondialisation de 

l’anthropologie, Louvain-La -Neuve, Academia. 

Cunin, E. et V. Hernandez (dir), 2007, « De l’anthropologie de l’autre à la 

reconnaissance d’une autre anthropologie », Journal des Anthropologues, (110-

111) : 9-25, https://doi.org/10.4000/jda.899  

Daveluy, M. et L.-J. Dorais (dir.), 2009, À la périphérie du centre. Les limites de 

l’hégémonie en anthropologie, Montréal, Liber. 

Dufoix, S. et É. Macé, 2019, « Les enjeux d’une sociologie mondiale non 

hégémonique », Zilsel, (5) : 88-121, https://shs.cairn.info/revue-zilsel-2019-1-page-

88?lang=fr&tab=texte-integral  

Genest, S. et J. Copans (dir.), 2000, « L’Anthropologie et le millénaire. Fin de 

siècle ? », Anthropologie et Sociétés, 24 (1) : 5-13, https://doi.org/10.7202/015631ar  

Gupta, A. et J. Ferguson (dir.), 1997, Anthropological Locations: Boundaries and 

Grounds of a Field Science, Berkeley, California University Press. 

Laplantine, F. et F. Saillant, 2005, « Globalisation, terrain et théorie : l’anthropologie 

retraversée », Parcours anthropologiques, (5) : 10-17, 

https://doi.org/10.4000/pa.1848  

Lederman, R., 1998, « Globalization and the future of culture areas: Melasianist 

anthropology in transition », Annual Review of Anthropology, 27 : 427-449, 

https://doi.org/10.1146/annurev.anthro.27.1.427  

Marcus, G., 1995, « Ethnography in/of the world-system: Emergence of multi-sited 

ethnography », Annual Review of Anthropology, 24 : 95-117, 

https://doi.org/10.1146/annurev.an.24.100195.000523  

Pernet, F. et K. Truchon (dir.), 2008, Numéro thématique « Globalisation des 

cultures. Traces, traverses et voix de jeunes anthropologues », Anthropologie et 

Sociétés, hors série, 32, https://www.anthropologie-societes.ant.ulaval.ca/numeros-

publies/globalisation-des-cultures-traces-traverses-et-voix-de-jeunes-anthropologues  

Ribeiro, G.L. et A. Escobar (dir.), 2005, World Anthropologies: Disciplinary 

Transformations within Systems of Power, Oxford, Berg. 

Saillant, F. (dir.), 2009, Réinventer l’anthropologie ? Les sciences de la culture à 

l’épreuve des globalisations, Montréal, Liber. 

Saillant, F., M. Kilani et F. Graezer Bideau (dir.), 2011, Manifeste de Lausanne. Pour 

une anthropologie non hégémonique, Montréal, Liber. 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.47854/61rhe515
https://doi.org/10.7202/015633ar
https://doi.org/10.4000/jda.899
https://shs.cairn.info/revue-zilsel-2019-1-page-88?lang=fr&tab=texte-integral
https://shs.cairn.info/revue-zilsel-2019-1-page-88?lang=fr&tab=texte-integral
https://doi.org/10.7202/015631ar
https://doi.org/10.4000/pa.1848
https://doi.org/10.1146/annurev.anthro.27.1.427
https://doi.org/10.1146/annurev.an.24.100195.000523
https://www.anthropologie-societes.ant.ulaval.ca/numeros-publies/globalisation-des-cultures-traces-traverses-et-voix-de-jeunes-anthropologues
https://www.anthropologie-societes.ant.ulaval.ca/numeros-publies/globalisation-des-cultures-traces-traverses-et-voix-de-jeunes-anthropologues

