
 
ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre accès diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/  
 
Citer cette entrée : Sokolovskiy, Sergey, 2026, « Anthropologie russe », Anthropen. 
https://doi.org/10.47854/e3frdr95   

 

 

ANTHROPOLOGIE RUSSE 
Sokolovskiy, Sergey 
Institut d’ethnologie et d’anthropologie, Académie des sciences de Russie 
 
Date de publication : 2026-02-04 

DOI : https://doi.org/10.47854/e3frdr95  
Voir d’autres entrées dans le dictionnaire 

 

En Russie, l’anthropologie (qui s’est également appelée au cours de son histoire 

ethnographie et/ou ethnologie), en tant que collectionnement systématique de 

l’information sur les cultures et les sociétés des différents peuples de l’empire, a 

entamé sa lente institutionnalisation il y a près de trois siècles, dans les années 1730, 

et elle est donc antérieure d’un demi-siècle aux autres traditions européennes de la 

recherche savante. Le premier musée d’ethnographie (la Kunstkamera à Saint-

Pétersbourg) avait été fondé en 1714, tandis que le Musée du Japon de la 

SieboldHuis, à Leyde, ne fut fondé qu’en 1837 et le Musée d’ethnographie de Paris 

qu’en 1879 (Vermeulen 2015 : 426). Cependant, l’institutionnalisation de 

l’ethnographie en tant que discipline académique distincte remonte à 1845, lorsque 

Karl von Baer (1792-1876) dirigeait la faculté de statistique et d’ethnographie créée 

dans le cadre de la Société géographique impériale de Russie. Une revue dédiée, 

Etnograficeskoe obozrenie [Revue d’ethnographie], fut créée en 1889 – et est toujours 

publiée aujourd’hui (https://eo.iea.ras.ru). Les collections de folklore et d’artefacts de 

culture matérielle ne tardèrent pas à se voir adjoindre des collections et des études 

biologiques (principalement de craniologie), réalisées en particulier par les érudits de 

la Société impériale des amateurs de sciences naturelles, d’anthropologie et 

d’ethnographie, constituée à l’Université de Moscou en 1863 (Mogilner 2013). Ces 

premières spécialisations au sein de l’anthropologie russe (culture matérielle, études 

du folklore et recherches sur la diversité biologique humaine) se poursuivent 

aujourd’hui, s’adaptant aux défis institutionnels et technologiques actuels et nouant 

des relations assez fragiles avec l’anthropologie socioculturelle russe, ses nouveaux 

tournants et ses nouvelles tendances. 

Au cours du XXe siècle, l’ethnologie russe, que l’on considérait à l’origine comme 

faisant partie des sciences naturelles (et dont l’enseignement universitaire, par 

conséquent, se donnait dans les facultés de géographie), et qui se focalisait sur 

l’ethnogenèse des divers groupes ethniques et l’histoire de leurs peuplements et de 

leurs migrations, est progressivement devenue (de pair avec l’archéologie) une 

« sous-discipline » de l’histoire, ce qui a par conséquent fait passer son identité 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.47854/e3frdr95
https://doi.org/10.47854/e3frdr95
https://revues.ulaval.ca/ojs/index.php/anthropen
https://eo.iea.ras.ru/


 
ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre accès diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/  
 
Citer cette entrée : Sokolovskiy, Sergey, 2026, « Anthropologie russe », Anthropen. 
https://doi.org/10.47854/e3frdr95   

institutionnelle de la discipline de la géographie à celle de l’histoire (et des sciences 

naturelles aux sciences humaines), et l’a fait entrer dans les cursus des facultés 

d’histoire (voir Bertrand 2002). Le caractère centralisé de la recherche universitaire 

soviétique et la rareté des institutions d’ethnographie sont en grande partie à l’origine 

des déplacements réguliers et synchronisés des centres d’intérêt et des sujets 

d’études de la discipline, puisqu’une critique du Parti communiste ou un changement 

de direction dans l’une de ses principales institutions inaugurait toujours une série de 

réformes, ces dernières transformant profondément les objets thématiques de la 

discipline tous les vingt ou vingt-cinq ans, tout au long de son existence, depuis les 

premières années du régime des Soviets jusqu’à la perestroïka de la fin des années 

1980 et du début des années 1990. La réforme de l’enseignement des années 1990, 

qui fit entrer l’anthropologie socioculturelle dans plusieurs facultés de sociologie ou 

dans des facultés spécialisées distinctes (dans le cas de l’Université européenne de 

Saint-Pétersbourg et de l’Université d’État des sciences humaines de Russie à 

Moscou), a grandement contribué à la diversification de l’enseignement de 

l’anthropologie dans le pays, mais a creusé encore davantage le fossé entre ce qui 

était perçu comme « l’ethnologie conservatrice » et l’anthropologie socioculturelle aux 

préoccupations « progressistes ». On peut actuellement parler, dans le cas de la 

Russie, de deux disciplines ayant des agendas de recherches différents et des vues 

divergentes sur de nombreuses questions, en particulier pour ce qui est de savoir ce 

qui constitue un sujet de recherche approprié et des interrogations de recherche 

légitimes. Ces disciplines sont, d’une part, l’ethnologie conservatrice, avec sa longue 

histoire entamée au XVIIIe siècle, et d’autre part, la bien plus récente et novatrice 

anthropologie sociale et culturelle, introduite dans les programmes d’enseignement et 

de recherches universitaires à la fin des années 1990 seulement. Cette notice porte 

sur l’anthropologie, et non l’ethnologie ; nous ne mentionnerons cette dernière que 

relativement à son adversaire disciplinaire, car les deux revendiquent souvent les 

mêmes institutions et ressources. 

La tendance à la diversification des programmes de recherche avait été 

précédée par une vague bien plus ancienne de différenciation de la recherche à la fin 

des années 1960, qui s’est poursuivie durant toutes les années 1970 jusqu’au milieu 

des années 1980, époque où un certain nombre de sous-disciplines hybrides furent 

érigées en départements de recherche à l’Institut d’ethnographie (qui faisait partie de 

l’Académie des sciences de l’URSS), aujourd’hui Institut d’ethnologie et 

d’anthropologie, principale institution de coordination de la recherche ethnographique 

dans tout le pays et qui comptait un certain nombre de divisions, y compris celle de 

Leningrad, la fameuse Kunstkamera. Cette période vit apparaître un certain nombre 

de champs de recherche spécialisés, tels que la sociologie des groupes ethniques 

(etnosotsiologia), l’écologie ethnique, et la psychologie ethnique qui se basait sur une 

vision particulière des groupes ethniques et qui en vint à être connue comme la théorie 

soviétique de l’ethnos (voir Banks 1996 : 17-23 ; Bromley et Kozlov 1989 ; Cahiers du 

monde russe et soviétique 1990 : 183-191, 205-212). 

Cependant, toute la période allant du milieu des années 1960 jusqu’à la fin des 

années 1990 s’est passée, dans le cas de l’ethnologie en Russie, en discussions (qui 

semblent aujourd’hui assez vaines) au sujet des diverses définitions des groupes 

ethniques, de l’ethnicité et de l’identité ethnique. La nouvelle tendance consistant à 

émettre des prédictions sur ce que l’on appelait le « développement ethnique » et les 

trajectoires des « relations interethniques » au moyen d’études détaillées des 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.47854/e3frdr95


 
ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre accès diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/  
 
Citer cette entrée : Sokolovskiy, Sergey, 2026, « Anthropologie russe », Anthropen. 
https://doi.org/10.47854/e3frdr95   

« processus ethniques » n’eut que des résultats très modestes. Le concept 

prééminent de l’ethnos, selon l’idée qu’en avait le directeur d’alors de l’Institut 

d’ethnographie, Yulian Bromley (entre 1966 et 1989), demeurait exclusivement 

typologique et descriptif. Se basant sur des études précédentes de l’ethnogenèse de 

diverses communautés ethniques, de leur formation et de leur disparition pour cause 

de mélange ou de division, Bromley s’efforçait de classifier la mosaïque historique des 

processus d’identification, et il consacra de grands efforts à l’élaboration d’une 

terminologie qui attribuait un terme distinct à chaque type d’unification ou de 

subdivision de ces communautés. Ce procédé, resté très abstrait, s’avéra encore plus 

éloigné de la réalité que les concepts ethnogénétiques qui l’avaient précédé et qui se 

basaient sur la synthèse des données archéologiques, linguistiques et des études 

culturelles dans leurs aspects matériels et immatériels. Les modèles de relations 

interethniques de Bromley (1974) étaient dépourvus de capacités prédictives et ne 

pouvaient pas servir à générer de nouvelles hypothèses. Néanmoins, 

comparativement par exemple à la « théorie de la nation » des historiens et 

philosophes marxistes de l’époque, ces modèles étaient perçus par ses 

contemporains comme « plus académiques », c’est-à-dire « plus libres » en termes de 

contrôle idéologique. Cette perception se fondait sur ce que nous avons déjà noté au 

sujet de l’opposition ou du conflit entre les deux idéologies opérant dans les disciplines 

savantes – la première étant en accord avec les normes de l’objectivité de la recherche 

et la vérité, et la seconde, l’idéologie communiste, se conformant aux exigences de 

l’opportunisme politique et du dogme marxiste. La « théorie de l’ethnos », théorie 

concurrente élaborée par Lev Gumilev, qui se fondait sur une interprétation originale 

de la recherche ethnogénétique, s’avéra très spéculative, précisément en raison des 

efforts de son auteur de rendre ce concept prédictif (Laruelle 2000). Les influences 

cosmiques (les cycles d’activité solaire) étaient pour Gumilev des causalités qui 

influaient sur la formation, l’expansion et le déclin des communautés ethniques ; il 

déterminait des exemples circonstanciés, mais la concordance de ceux-ci avec les 

données réelles a été réfutée par les archéologues, les historiens, les climatologues, 

les géologues et les astrophysiciens. Les deux concepts de l’etnos (selon la graphie 

russe), celui de Bromley et celui de Gumilev, ne parvinrent donc pas à atteindre le 

statut de paradigme au sens que lui donnait Thomas Kuhn. Le premier représentait en 

quelque sorte un quasi-paradigme, puisque, depuis le milieu des années 1980, il 

bénéficiait du soutien d’une grande partie de la communauté disciplinaire, aussi 

pouvait-on à son sujet parler de consensus, ou d’une position solide lui permettant 

critiques et développements complémentaires. Mais deux facteurs l’ont empêché 

d’atteindre ce statut de paradigme : 1) ses origines, associées à l’idée populiste du 

sauvetage des cultures et des peuples « en voie de disparition » (l’anthropologie de 

sauvetage) qui, dans les années 1960 et 1970, sous l’influence de l’approche des 

systèmes et de la cybernétique, se transforma en principe d’entropie négative 

préservant la diversité au nom de la stabilité sociale ; et 2) sa proximité avec le schéma 

marxiste du développement social étape-par-étape (le passage progressif « de la tribu 

à la nation ») qui rendait les communautés ethniques otages des projets politiques 

consistant à faire des groupes ethniques « arriérés » des groupes « progressistes ». 

Le concept de l’etnos de Gumilev, quant à lui, avait été déconsidéré aux yeux de la 

communauté savante en raison de sa nature purement spéculative (on peut tout à fait 

le considérer comme un pseudo-paradigme), de même qu’aux yeux de nombreux 

politiciens, en raison de la facilité avec laquelle il s’adaptait aux grands récits 

nationalistes locaux, mettant l’accent sur la passionnarité (passionarnost, le terme qu’il 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.47854/e3frdr95


 
ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre accès diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/  
 
Citer cette entrée : Sokolovskiy, Sergey, 2026, « Anthropologie russe », Anthropen. 
https://doi.org/10.47854/e3frdr95   

avait forgé pour décrire le niveau d’énergie agentive d’un etnos), et à la supériorité des 

élites nationales qui recouraient à ce concept comme ressource politique. Par 

conséquent, durant cette période, l’ethnologie en Russie s’est trouvée l’otage de deux 

idéologies politiques adverses et des discours qui les servaient – l’idéologie impériale, 

avec son idée d’unification de la population au sein des frontières politiques de l’État, 

et les idéologies nationalistes locales avec leurs idées de primauté, d’ancienneté, de 

passionnarité et de supériorité de chaque groupe ethnique sur ses voisins. Au début 

des années 1990, avec l’institutionnalisation de telles sous-disciplines 

« prédéterminées » de l’ethnologie telles que les « études des conflits ethniques » 

(etnokonfliktologia, sorte d’anthropologie politique appliquée se concentrant sur 

l’étude des « conflits de groupes interethniques ») ou les études ethnologiques du 

genre (se focalisant sur l’intersection des identités de genre et ethniques), le nombre 

de disciplines hybrides voisines de l’ethnologie a doublé. Au cours de la même 

période, des spécialisations de recherche de l’anthropologie bien établies au niveau 

international – anthropologie urbaine, visuelle, juridique, médicale et économique – 

ont été soit revivifiées et réinstitutionnalisées, soit entièrement recréées. 

Au début des années 2000, la communauté des anthropologues russes s’est 

officieusement scindée en deux traditions de recherche principales ayant leurs propres 

centres de recherche spécialisés, différents ensembles de revues, ainsi que ce que 

l’on pourrait qualifier, faute de terme plus juste, d’économies morales distinctes : un 

grand groupe d’universitaires spécialisés dans le folklore de différents groupes, pas 

nécessairement ethniques (par exemple, sous-groupes culturels de citadins, de corps 

de métiers, de jeunes) ; et un autre qui continuait à privilégier les études des aspects 

sociopolitiques de l’ethnicité et des processus d’identification ethnique. Ces 

orientations ont été si prédominantes que même dans des champs n’étant pas 

directement concernés par ces deux traditions de recherche, tels que l’anthropologie 

médicale, ses praticiens devaient choisir entre l’étude de la culture traditionnelle et du 

folklore (savoir médical populaire et pratiques culturelles) d’un côté, ou les études 

comparatives des systèmes médicaux « ethniques » de l’autre. Ce n’est que 

progressivement, avec les avancées de l’anthropologie sociale dans le pays, que les 

sujets d’étude des professions médicales contemporaines et les questions plus 

générales de santé et de maladie ont fini par être considérés comme « adéquats », 

pour les anthropologues médicaux russes. Cependant, sa discipline voisine, 

l’anthropologie médico-légale, en vertu du fait qu’elle appartient à l’anthropologie 

biologique, n’a pas été soumise à un tel choix idéologique, et l’école russe de sculpture 

médico-légale (les reconstitutions de visages d’après les crânes), sous la direction de 

Mikhail Gerasimov, ont eu une influence durable sur des recherches semblables dans 

le monde entier.  

La scission entre les études des rituels et du folklore ethniques d’un côté, et 

l’anthropologie politique de l’autre, découlant principalement, dans le cas russe, des 

relations interethniques, s’est à nouveau produite dans les spécialisations 

comparatives entre différentes zones (études régionales). Les institutions de 

recherche russes ayant des spécialisations régionales, comme par exemple les 

Instituts d’études orientales et l’Institut d’Afrique, emploient des anthropologues en 

plus d’économistes et de chercheurs en sciences politiques. Les études 

ethnographiques comparatives portant sur diverses régions, dont les études 

orientales, africaines, sibériennes, celles sur la région de la Volga, de l’Asie centrale, 

du Caucase et d’autres régions du monde, comptent parmi les plus anciennes 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.47854/e3frdr95


 
ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre accès diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/  
 
Citer cette entrée : Sokolovskiy, Sergey, 2026, « Anthropologie russe », Anthropen. 
https://doi.org/10.47854/e3frdr95   

spécialisations de l’ethnologie russe. Elles constituent le cœur traditionnel et historique 

de l’ethnologie en tant que discipline scientifique. En Russie, tous les centres 

universitaires de pointe et les principaux musées ethnographiques, qui comptent un 

nombre important d’anthropologues (l’Institut d’ethnologie et d’anthropologie de 

l’Académie des sciences de Russie, la Kunstkamera ainsi que le Musée de 

l’ethnographie russe de Saint-Pétersbourg) ont un certain nombre de départements 

spécialisés dans des régions de recherche spécifiques. Les spécialisations régionales 

conservent un riche potentiel d’innovation au moyen de la documentation, de l’analyse 

et de la compréhension des changements intempestifs dans les cultures et les 

sociétés qui se déroulent actuellement dans diverses régions du monde.  

La tension entre l’anthropologie socioculturelle et l’ethnologie conserve une 

puissante influence sur l’enseignement de l’anthropologie. Les facultés des universités 

de Saint-Pétersbourg et de Moscou (et récemment également la Kunstkamera avec 

sa nouvelle politique de redynamisation de la formation ethnologique dans les études 

de troisième cycle) maintiennent une orientation tout à fait conservatrice en formant 

des spécialistes de la culture matérielle aussi bien que des relations interethniques 

(ces dernières étant une survivance des études des « politiques des nationalités » de 

l’époque soviétique), tandis qu’à l’Université européenne de Saint-Pétersbourg se 

trouve le centre principal d’enseignement de l’anthropologie sociale au troisième cycle 

et de recherche en anthropologie sociale. Le think tank universitaire de recherche 

anthropologique fondamentale et appliquée, l’Institut d’ethnologie et d’anthropologie 

de l’Académie des sciences de Russie, se divise de la même façon : son conseil des 

thèses accepte des travaux de doctorat tant en anthropologie socioculturelle qu’en 

ethnologie, mais sa direction actuelle semble incliner vers la tendance conservatrice 

(surtout anti-occidentale), en privilégiant les programmes de recherche en études 

ethnologiques bien plus que les programmes plus libéraux d’anthropologie 

socioculturelle. Il existe beaucoup d’exemples de ces observations. Si l’on examine la 

liste des sessions des seize congrès anthropologiques en Russie sur une période de 

plus de trente ans, les tensions et la scission entre les préoccupations ethnologiques 

fortement datées et les programmes et les sujets de recherche actuels de la recherche 

socio-anthropologique internationale apparaissent très clairement. 

Pour ce qui est des publications, les choix pour les anthropologues socioculturels 

et les ethnologues sont également différents. Trois revues anthropologiques 

principales, Etnograficeskoe Obozrenie, Antropologicheskii Forum et Siberian 

Historical Studies, publient régulièrement des articles sur différents sujets 

d’anthropologie socioculturelle, tandis que des revues telles que Kunstkamera, 

Etnografia, Antropologicheskii vestnik, Anthropologies et Vestnik rossiiskoi natsii se 

spécialisent dans des publications ethnologiques et de politiques des nationalités. La 

revue Sotsiologia i sotsial’naia antropologia [Sociologie et Anthropologie sociale], 

malgré son titre, n’a publié, en de nombreuses années, que très peu d’articles en 

anthropologie sociale. Les deux premières revues que nous avons mentionnées ci-

dessus en anthropologie socioculturelle jouent un rôle important dans la mise en 

valeur d’une recherche anthropologique d’avant-garde. La revue trimestrielle 

Antropologicheskii Forum publie également, sous le nom de Forum for Anthropology 

and Culture, deux volumes en anglais par an. Fondée en 2004, elle a publié 66 

volumes en russe et 20 en anglais. Depuis le début des années 2000, tous les 

numéros de la vieille revue emblématique de l’anthropologie, Etnograficeskoe 

Obozrenie, comportent une section thématique dont les articles portent sur des sujets 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.47854/e3frdr95


 
ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre accès diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/  
 
Citer cette entrée : Sokolovskiy, Sergey, 2026, « Anthropologie russe », Anthropen. 
https://doi.org/10.47854/e3frdr95   

moins examinés ou plus rares dans les traditions de recherche nationales, tels que les 

études anthropologiques de la pauvreté, du cannibalisme, du vol, des atmosphères 

affectives, de la nouvelle matérialité et des objets évocateurs, de l’anthropologie des 

médias, du patrimoine culturel et du trauma social, etc. Cependant les deux revues 

publient également des articles sur des sujets ethnologiques traditionnels, ainsi que 

quelques articles sur la bio-anthropologie et l’histoire ethnique. 

La situation politique actuelle, qui induit une moindre coopération internationale 

dans les recherches, a joué sur l’équilibre entre la recherche anthropologique 

socioculturelle et l’ethnologie plus conservatrice et traditionnelle, la balance penchant 

vers un agenda plus conservateur. Cependant, la génération la plus jeune opte pour 

des études d’avant-garde sur des sujets tels que l’IA, l’interface entre corps et 

nouvelles technologies, les études médiatiques, etc., et il est réaliste de penser que 

ces nouvelles orientations porteront leurs fruits. En même temps, à travers tout le pays, 

les universités locales, surtout celles des républiques, adhèrent à des programmes 

plus nationalistes dans les formations en ethnologie, et privilégient les études plus 

habituelles de la culture des ethnies locales. 

 

Références 

Banks, M., 1996, Ethnicity: Anthropological Constructions, Londres, Routledge.  

Bertrand, F., 2002, L’anthropologie soviétique des années 1920-1930. Configuration 

d’une rupture, Bordeaux, Presses universitaires de Bordeaux. 

Bromley, Y., 1974, « The term ethnos and its definition », in Y. Bromley (dir.), Soviet 

Ethnology and Anthropology Today, s.l., De Gruyter-Mouton : 55-72. 

Bromley, J. et V. Kozlov, 1989, « The theory of ethnos and ethnic processes in soviet 

social sciences », Comparative Studies in Society and History, 31 (3) : 425-438, 

https://doi.org/10.1017/S001041750001598X  

Cahiers du monde russe et soviétique, 1990, numéro thématique « Regards sur 

l’anthropologie soviétique », XXXI (2-3), Éditions de l’EHESS, 

https://www.persee.fr/issue/cmr_0008-0160_1990_num_31_2 

Laruelle, M., 2000, « Lev Nikolaevič Gumilev (1912-1992) : biologisme et eurasisme 

dans la pensée russe », Revue des études slaves, 72 (1-2) : 163-189, 

https://www.persee.fr/doc/slave_0080-2557_2000_num_72_1_6650  

Mogilner, M., 2013, Homo Imperii: The History of Physical Anthropology in Russia, 

Lincoln, University of Nebraska Press.  

Vermeulen, H., 2015, Before Boas: The Genesis of Ethnography and Ethnology in the 

German Enlightenment, Lincoln, University of Nebraska Press. 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.47854/e3frdr95
https://doi.org/10.1017/S001041750001598X
https://www.persee.fr/issue/cmr_0008-0160_1990_num_31_2
https://www.persee.fr/doc/slave_0080-2557_2000_num_72_1_6650

