ANTHROPEN

Le dictionnaire francophone d'anthropologie ancré dans le contemporain

ANTHROPOLOGIE RUSSE
Sokolovskiy, Sergey
Institut d’ethnologie et d’anthropologie, Académie des sciences de Russie

Date de publication : 2026-02-04
DOl : https://doi.org/10.47854/e3frdr95
Voir d’autres entrées dans le dictionnaire

En Russie, I'anthropologie (qui s’est également appelée au cours de son histoire
ethnographie et/ou ethnologie), en tant que collectionnement systématique de
information sur les cultures et les sociétés des différents peuples de I'empire, a
entamé sa lente institutionnalisation il y a prés de trois siécles, dans les années 1730,
et elle est donc antérieure d’'un demi-siécle aux autres traditions européennes de la
recherche savante. Le premier musée d’ethnographie (la Kunstkamera a Saint-
Pétersbourg) avait été fondé en 1714, tandis que le Musée du Japon de la
SieboldHuis, a Leyde, ne fut fondé qu’en 1837 et le Musée d’ethnographie de Paris
guen 1879 (Vermeulen 2015: 426). Cependant, /Tlinstitutionnalisation de
I'ethnographie en tant que discipline académique distincte remonte a 1845, lorsque
Karl von Baer (1792-1876) dirigeait la faculté de statistique et d’ethnographie créée
dans le cadre de la Société géographique impériale de Russie. Une revue dédiée,
Etnograficeskoe obozrenie [Revue d’ethnographie], fut créée en 1889 — et est toujours
publiée aujourd’hui (https://eo.iea.ras.ru). Les collections de folklore et d’artefacts de
culture matérielle ne tardérent pas a se voir adjoindre des collections et des études
biologiques (principalement de craniologie), réalisées en particulier par les érudits de
la Société impériale des amateurs de sciences naturelles, d’anthropologie et
d’ethnographie, constituée a I'Université de Moscou en 1863 (Mogilner 2013). Ces
premiéres spécialisations au sein de I'anthropologie russe (culture matérielle, études
du folklore et recherches sur la diversité biologique humaine) se poursuivent
aujourd’hui, s’adaptant aux défis institutionnels et technologiques actuels et nouant
des relations assez fragiles avec I'anthropologie socioculturelle russe, ses nouveaux
tournants et ses nouvelles tendances.

Au cours du XX¢ siécle, I'ethnologie russe, que I'on considérait a I'origine comme
faisant partie des sciences naturelles (et dont I'enseignement universitaire, par
conséquent, se donnait dans les facultés de géographie), et qui se focalisait sur
I'ethnogenése des divers groupes ethniques et I'histoire de leurs peuplements et de
leurs migrations, est progressivement devenue (de pair avec l'archéologie) une
« sous-discipline » de I'histoire, ce qui a par conséquent fait passer son identité

ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre acces diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Citer cette entrée : Sokolovskiy, Sergey, 2026, « Anthropologie russe », Anthropen.
https://doi.org/10.47854/e3frdr95



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.47854/e3frdr95
https://doi.org/10.47854/e3frdr95
https://revues.ulaval.ca/ojs/index.php/anthropen
https://eo.iea.ras.ru/

institutionnelle de la discipline de la géographie a celle de I'histoire (et des sciences
naturelles aux sciences humaines), et I'a fait entrer dans les cursus des facultés
d’histoire (voir Bertrand 2002). Le caractére centralisé de la recherche universitaire
soviétique et la rareté des institutions d’ethnographie sont en grande partie a 'origine
des déplacements réguliers et synchronisés des centres d’intérét et des sujets
d’études de la discipline, puisqu’une critique du Parti communiste ou un changement
de direction dans 'une de ses principales institutions inaugurait toujours une série de
réformes, ces derniéres transformant profondément les objets thématiques de la
discipline tous les vingt ou vingt-cing ans, tout au long de son existence, depuis les
premiéres années du régime des Soviets jusqu’a la perestroika de la fin des années
1980 et du début des années 1990. La réforme de I'enseignement des années 1990,
qui fit entrer I'anthropologie socioculturelle dans plusieurs facultés de sociologie ou
dans des facultés spécialisées distinctes (dans le cas de I'Université européenne de
Saint-Pétersbourg et de I'Université d’Etat des sciences humaines de Russie a
Moscou), a grandement contribué a la diversification de I'enseignement de
I'anthropologie dans le pays, mais a creusé encore davantage le fossé entre ce qui
était percu comme « I'ethnologie conservatrice » et I'anthropologie socioculturelle aux
préoccupations « progressistes ». On peut actuellement parler, dans le cas de la
Russie, de deux disciplines ayant des agendas de recherches différents et des vues
divergentes sur de nombreuses questions, en particulier pour ce qui est de savoir ce
qui constitue un sujet de recherche approprié et des interrogations de recherche
légitimes. Ces disciplines sont, d’'une part, I'ethnologie conservatrice, avec sa longue
histoire entamée au XVIII® siécle, et d’autre part, la bien plus récente et novatrice
anthropologie sociale et culturelle, introduite dans les programmes d’enseignement et
de recherches universitaires a la fin des années 1990 seulement. Cette notice porte
sur I'anthropologie, et non I'ethnologie ; nous ne mentionnerons cette derniére que
relativement a son adversaire disciplinaire, car les deux revendiquent souvent les
mémes institutions et ressources.

La tendance a la diversification des programmes de recherche avait été
précédée par une vague bien plus ancienne de différenciation de la recherche a la fin
des années 1960, qui s’est poursuivie durant toutes les années 1970 jusqu’au milieu
des années 1980, époque ou un certain nombre de sous-disciplines hybrides furent
erigées en départements de recherche a I'lnstitut d’ethnographie (qui faisait partie de
'Académie des sciences de [I'URSS), aujourd’hui Institut d’ethnologie et
d’anthropologie, principale institution de coordination de la recherche ethnographique
dans tout le pays et qui comptait un certain nombre de divisions, y compris celle de
Leningrad, la fameuse Kunstkamera. Cette période vit apparaitre un certain nombre
de champs de recherche spécialisés, tels que la sociologie des groupes ethniques
(etnosotsiologia), 'écologie ethnique, et la psychologie ethnique qui se basait sur une
vision particuliére des groupes ethniques et qui en vint a étre connue comme la théorie
soviétique de I'ethnos (voir Banks 1996 : 17-23 ; Bromley et Kozlov 1989 ; Cahiers du
monde russe et soviétique 1990 : 183-191, 205-212).

Cependant, toute la période allant du milieu des années 1960 jusqu’a la fin des
années 1990 s’est passée, dans le cas de I'ethnologie en Russie, en discussions (qui
semblent aujourd’hui assez vaines) au sujet des diverses définitions des groupes
ethniques, de I'ethnicité et de lidentité ethnique. La nouvelle tendance consistant a
émettre des prédictions sur ce que I'on appelait le « développement ethnique » et les
trajectoires des « relations interethniques » au moyen d’études détaillées des

ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre acces diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Citer cette entrée : Sokolovskiy, Sergey, 2026, « Anthropologie russe », Anthropen.
https://doi.org/10.47854/e3frdr95



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.47854/e3frdr95

« processus ethniques » n’eut que des résultats trés modestes. Le concept
prééminent de I'ethnos, selon l'idée qu’en avait le directeur d’alors de ['lnstitut
d’ethnographie, Yulian Bromley (entre 1966 et 1989), demeurait exclusivement
typologique et descriptif. Se basant sur des études précédentes de I'ethnogenése de
diverses communautés ethniques, de leur formation et de leur disparition pour cause
de mélange ou de division, Bromley s’efforgait de classifier la mosaique historique des
processus d’identification, et il consacra de grands efforts a I'élaboration d’'une
terminologie qui attribuait un terme distinct a chaque type d’unification ou de
subdivision de ces communautés. Ce procédé, resté trés abstrait, s’avéra encore plus
éloigné de la réalité que les concepts ethnogénétiques qui I'avaient précédé et qui se
basaient sur la synthése des données archéologiques, linguistiques et des études
culturelles dans leurs aspects matériels et immatériels. Les modéles de relations
interethniques de Bromley (1974) étaient dépourvus de capacités prédictives et ne
pouvaient pas servir a générer de nouvelles hypothéses. Néanmoins,
comparativement par exemple a la « théorie de la nation » des historiens et
philosophes marxistes de [I'époque, ces modeéles étaient percus par ses
contemporains comme « plus académiques », c’est-a-dire « plus libres » en termes de
contréle idéologique. Cette perception se fondait sur ce que nous avons déja noté au
sujet de I'opposition ou du conflit entre les deux idéologies opérant dans les disciplines
savantes — la premiére étant en accord avec les normes de I'objectivité de la recherche
et la vérité, et la seconde, I'idéologie communiste, se conformant aux exigences de
I'opportunisme politique et du dogme marxiste. La « théorie de I'ethnos », théorie
concurrente élaborée par Lev Gumilev, qui se fondait sur une interprétation originale
de la recherche ethnogénétique, s’avéra trés spéculative, précisément en raison des
efforts de son auteur de rendre ce concept prédictif (Laruelle 2000). Les influences
cosmiques (les cycles d’activité solaire) étaient pour Gumilev des causalités qui
influaient sur la formation, I'expansion et le déclin des communautés ethniques ; il
déterminait des exemples circonstanciés, mais la concordance de ceux-ci avec les
données réelles a éte réfutée par les archéologues, les historiens, les climatologues,
les géologues et les astrophysiciens. Les deux concepts de I'etnos (selon la graphie
russe), celui de Bromley et celui de Gumilev, ne parvinrent donc pas a atteindre le
statut de paradigme au sens que lui donnait Thomas Kuhn. Le premier représentait en
quelque sorte un quasi-paradigme, puisque, depuis le milieu des années 1980, il
bénéficiait du soutien d’'une grande partie de la communauté disciplinaire, aussi
pouvait-on a son sujet parler de consensus, ou d’une position solide lui permettant
critiques et développements complémentaires. Mais deux facteurs 'ont empéché
d’atteindre ce statut de paradigme : 1) ses origines, associées a l'idée populiste du
sauvetage des cultures et des peuples « en voie de disparition » (I'anthropologie de
sauvetage) qui, dans les années 1960 et 1970, sous l'influence de I'approche des
systemes et de la cybernétique, se transforma en principe d’entropie négative
préservant la diversité au nom de la stabilité sociale ; et 2) sa proximité avec le schéma
marxiste du développement social étape-par-étape (le passage progressif « de la tribu
a la nation ») qui rendait les communautés ethniques otages des projets politiques
consistant a faire des groupes ethniques « arriérés » des groupes « progressistes ».
Le concept de I'etnos de Gumilev, quant a lui, avait été déconsidéré aux yeux de la
communauté savante en raison de sa nature purement spéculative (on peut tout a fait
le considérer comme un pseudo-paradigme), de méme qu’aux yeux de nombreux
politiciens, en raison de la facilitt avec laquelle il s’adaptait aux grands récits
nationalistes locaux, mettant 'accent sur la passionnarité (passionarnost, le terme qu'’il

ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre acces diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Citer cette entrée : Sokolovskiy, Sergey, 2026, « Anthropologie russe », Anthropen.
https://doi.org/10.47854/e3frdr95



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.47854/e3frdr95

avait forgé pour décrire le niveau d’énergie agentive d’'un etnos), et a la supériorité des
élites nationales qui recouraient a ce concept comme ressource politique. Par
conséquent, durant cette période, I'ethnologie en Russie s’est trouvée I'otage de deux
idéologies politiques adverses et des discours qui les servaient — I'idéologie impériale,
avec son idée d'unification de la population au sein des frontiéres politiques de I'Etat,
et les idéologies nationalistes locales avec leurs idées de primauté, d’ancienneté, de
passionnarité et de supériorité de chaque groupe ethnique sur ses voisins. Au début
des années 1990, avec [linstitutionnalisation de telles sous-disciplines
« prédéterminées » de I'ethnologie telles que les « études des conflits ethniques »
(etnokonfliktologia, sorte d’anthropologie politique appliquée se concentrant sur
'étude des « conflits de groupes interethniques ») ou les études ethnologiques du
genre (se focalisant sur l'intersection des identités de genre et ethniques), le nombre
de disciplines hybrides voisines de I'ethnologie a doublé. Au cours de la méme
période, des spécialisations de recherche de I'anthropologie bien établies au niveau
international — anthropologie urbaine, visuelle, juridique, médicale et économique —
ont été soit revivifiées et réinstitutionnalisées, soit entiérement recréées.

Au début des années 2000, la communauté des anthropologues russes s’est
officieusement scindée en deux traditions de recherche principales ayant leurs propres
centres de recherche spécialisés, différents ensembles de revues, ainsi que ce que
I'on pourrait qualifier, faute de terme plus juste, d’économies morales distinctes : un
grand groupe d’universitaires spécialisés dans le folklore de différents groupes, pas
nécessairement ethniques (par exemple, sous-groupes culturels de citadins, de corps
de métiers, de jeunes) ; et un autre qui continuait a privilégier les études des aspects
sociopolitiques de [l'ethnicité et des processus d’identification ethnique. Ces
orientations ont été si prédominantes que méme dans des champs n’étant pas
directement concernés par ces deux traditions de recherche, tels que 'anthropologie
médicale, ses praticiens devaient choisir entre I'étude de la culture traditionnelle et du
folklore (savoir médical populaire et pratiques culturelles) d’'un cbté, ou les études
comparatives des systémes médicaux « ethniques » de lautre. Ce n’est que
progressivement, avec les avancées de I'anthropologie sociale dans le pays, que les
sujets d’étude des professions médicales contemporaines et les questions plus
générales de santé et de maladie ont fini par étre considérés comme « adéquats »,
pour les anthropologues médicaux russes. Cependant, sa discipline voisine,
I'anthropologie médico-légale, en vertu du fait qu’elle appartient a I'anthropologie
biologique, n’a pas été soumise a un tel choix idéologique, et 'école russe de sculpture
médico-légale (les reconstitutions de visages d’aprés les crénes), sous la direction de
Mikhail Gerasimov, ont eu une influence durable sur des recherches semblables dans
le monde entier.

La scission entre les études des rituels et du folklore ethniques d’un coté, et
I'anthropologie politique de l'autre, découlant principalement, dans le cas russe, des
relations interethniques, s’est a nouveau produite dans les spécialisations
comparatives entre différentes zones (études régionales). Les institutions de
recherche russes ayant des spécialisations régionales, comme par exemple les
Instituts d’études orientales et I'Institut d’Afrique, emploient des anthropologues en
plus d’économistes et de chercheurs en sciences politiques. Les études
ethnographiques comparatives portant sur diverses régions, dont les études
orientales, africaines, sibériennes, celles sur la région de la Volga, de I'Asie centrale,
du Caucase et d’autres régions du monde, comptent parmi les plus anciennes

ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre acces diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Citer cette entrée : Sokolovskiy, Sergey, 2026, « Anthropologie russe », Anthropen.
https://doi.org/10.47854/e3frdr95



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.47854/e3frdr95

spécialisations de I'’ethnologie russe. Elles constituent le coeur traditionnel et historique
de l'ethnologie en tant que discipline scientifique. En Russie, tous les centres
universitaires de pointe et les principaux musées ethnographiques, qui comptent un
nombre important d’anthropologues (I'Institut d’ethnologie et d’anthropologie de
’Académie des sciences de Russie, la Kunstkamera ainsi que le Musée de
I'ethnographie russe de Saint-Pétersbourg) ont un certain nombre de départements
spécialisés dans des régions de recherche spécifiques. Les spécialisations régionales
conservent un riche potentiel d'innovation au moyen de la documentation, de I'analyse
et de la compréhension des changements intempestifs dans les cultures et les
sociétés qui se déroulent actuellement dans diverses régions du monde.

La tension entre I'anthropologie socioculturelle et I'ethnologie conserve une
puissante influence sur I'enseignement de I'anthropologie. Les facultés des universités
de Saint-Pétersbourg et de Moscou (et récemment également la Kunstkamera avec
sa nouvelle politique de redynamisation de la formation ethnologique dans les études
de troisieme cycle) maintiennent une orientation tout a fait conservatrice en formant
des spécialistes de la culture matérielle aussi bien que des relations interethniques
(ces dernieres étant une survivance des études des « politiques des nationalités » de
'époque soviétique), tandis qu’a I'Université européenne de Saint-Pétersbourg se
trouve le centre principal d’enseignement de I'anthropologie sociale au troisiéme cycle
et de recherche en anthropologie sociale. Le think tank universitaire de recherche
anthropologique fondamentale et appliquée, I'Institut d’ethnologie et d’anthropologie
de '’Académie des sciences de Russie, se divise de la méme fagon : son conseil des
théses accepte des travaux de doctorat tant en anthropologie socioculturelle qu’en
ethnologie, mais sa direction actuelle semble incliner vers la tendance conservatrice
(surtout anti-occidentale), en privilégiant les programmes de recherche en études
ethnologiques bien plus que les programmes plus libéraux d’anthropologie
socioculturelle. Il existe beaucoup d’exemples de ces observations. Si'on examine la
liste des sessions des seize congres anthropologiques en Russie sur une période de
plus de trente ans, les tensions et la scission entre les préoccupations ethnologiques
fortement datées et les programmes et les sujets de recherche actuels de la recherche
socio-anthropologique internationale apparaissent trés clairement.

Pour ce qui est des publications, les choix pour les anthropologues socioculturels
et les ethnologues sont également différents. Trois revues anthropologiques
principales, Etnograficeskoe Obozrenie, Antropologicheskii Forum et Siberian
Historical Studies, publient régulierement des articles sur différents sujets
d’anthropologie socioculturelle, tandis que des revues telles que Kunstkamera,
Etnografia, Antropologicheskii vestnik, Anthropologies et Vestnik rossiiskoi natsii se
spécialisent dans des publications ethnologiques et de politiques des nationalités. La
revue Sotsiologia i sotsial’naia antropologia [Sociologie et Anthropologie sociale],
malgré son titre, n’a publié, en de nombreuses années, que trés peu d’articles en
anthropologie sociale. Les deux premiéres revues que nous avons mentionnées ci-
dessus en anthropologie socioculturelle jouent un réle important dans la mise en
valeur d’une recherche anthropologique d’avant-garde. La revue trimestrielle
Antropologicheskii Forum publie également, sous le nom de Forum for Anthropology
and Culture, deux volumes en anglais par an. Fondée en 2004, elle a publié 66
volumes en russe et 20 en anglais. Depuis le début des années 2000, tous les
numéros de la vieille revue emblématique de I'anthropologie, Etnograficeskoe
Obozrenie, comportent une section thématique dont les articles portent sur des sujets

ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre acces diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Citer cette entrée : Sokolovskiy, Sergey, 2026, « Anthropologie russe », Anthropen.
https://doi.org/10.47854/e3frdr95



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.47854/e3frdr95

moins examinés ou plus rares dans les traditions de recherche nationales, tels que les
études anthropologiques de la pauvreté, du cannibalisme, du vol, des atmosphéres
affectives, de la nouvelle matérialité et des objets évocateurs, de I'anthropologie des
médias, du patrimoine culturel et du trauma social, etc. Cependant les deux revues
publient également des articles sur des sujets ethnologiques traditionnels, ainsi que
quelques articles sur la bio-anthropologie et I'histoire ethnique.

La situation politique actuelle, qui induit une moindre coopération internationale
dans les recherches, a joué sur I'équilibre entre la recherche anthropologique
socioculturelle et I'ethnologie plus conservatrice et traditionnelle, la balance penchant
vers un agenda plus conservateur. Cependant, la génération la plus jeune opte pour
des études d’avant-garde sur des sujets tels que l'lA, l'interface entre corps et
nouvelles technologies, les études médiatiques, etc., et il est réaliste de penser que
ces nouvelles orientations porteront leurs fruits. En méme temps, a travers tout le pays,
les universités locales, surtout celles des républiques, adherent a des programmes
plus nationalistes dans les formations en ethnologie, et privilégient les études plus
habituelles de la culture des ethnies locales.

Références
Banks, M., 1996, Ethnicity: Anthropological Constructions, Londres, Routledge.

Bertrand, F., 2002, L’anthropologie soviétique des années 1920-1930. Configuration
d’une rupture, Bordeaux, Presses universitaires de Bordeaux.

Bromley, Y., 1974, « The term ethnos and its definition », in Y. Bromley (dir.), Soviet
Ethnology and Anthropology Today, s.l., De Gruyter-Mouton : 55-72.

Bromley, J. et V. Kozlov, 1989, « The theory of ethnos and ethnic processes in soviet
social sciences », Comparative Studies in Society and History, 31 (3): 425-438,
https://doi.org/10.1017/S001041750001598X

Cahiers du monde russe et soviétique, 1990, numéro thématique « Regards sur
I'anthropologie soviétique », XXXI (2-3), Editions de 'EHESS,
https://www.persee.fr/issue/cmr_0008-0160 1990 num 31 2

Laruelle, M., 2000, « Lev Nikolaevi¢ Gumilev (1912-1992) : biologisme et eurasisme
dans la pensée russe », Rewue des études slaves, 72 (1-2): 163-189,
https://www.persee.fr/doc/slave 0080-2557 2000 num 72 1 6650

Mogilner, M., 2013, Homo Imperii: The History of Physical Anthropology in Russia,
Lincoln, University of Nebraska Press.

Vermeulen, H., 2015, Before Boas: The Genesis of Ethnography and Ethnology in the
German Enlightenment, Lincoln, University of Nebraska Press.

ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre acces diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Citer cette entrée : Sokolovskiy, Sergey, 2026, « Anthropologie russe », Anthropen.
https://doi.org/10.47854/e3frdr95



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.47854/e3frdr95
https://doi.org/10.1017/S001041750001598X
https://www.persee.fr/issue/cmr_0008-0160_1990_num_31_2
https://www.persee.fr/doc/slave_0080-2557_2000_num_72_1_6650

