
 
ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre accès diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/  
 
Citer cette entrée : Dupuis-Morency, Clara et Gabrielle Chartrand, 2026, « Littérature comparée », Anthropen. 
https://doi.org/10.47854/ndxsg141  

 

 

LITTÉRATURE COMPARÉE 
Dupuis-Morency, Clara 
Université de Montréal 
 
Chartrand, Gabrielle 
Université de Montréal 
 
Date de publication : 2026-02-11 

DOI : https://doi.org/10.47854/ndxsg141  
Voir d’autres entrées dans le dictionnaire 

 

Comment décrire une discipline qui se définit par sa non-disciplinarité ? Si la 

littérature comparée est difficile à définir et encadrer, c’est précisément son aspect 

« protéiforme », comme le suggère Linda Hutcheon, qui fait sa singularité : « Cela tient 

en partie à la vitalité intellectuelle du domaine et à l’autocritique continuelle d’une 

discipline protéiforme qui n’a jamais voulu (ou pu) arrêter sa propre définition » (1996 : 

39-40, traduction libre). Penser la littérature comparée comme une discipline se 

définissant par sa non-disciplinarité implique une manière d’appréhender les objets et 

d’investir les champs de réflexion ainsi que les processus méthodologiques dans un 

renouvellement continu. L’adaptabilité de son champ d’expertise représente aussi une 

forme de précarité à la fois épistémologique et institutionnelle (en témoigne la 

fermeture des programmes de littérature comparée en Amérique du Nord). Cette 

vulnérabilité en a fait le lieu d’une « crise identitaire » à la fin du XXe siècle, alors que 

le champ était appelé à sa propre réinvention, une crise qui serait toutefois dans sa 

nature même, comme l’a soutenu Armando Gnisci (1996 : 68). Cette crise constitutive 

tiendrait, selon Gnisci, à la tension au fondement de la discipline entre ouverture 

culturelle et tradition eurocentriste. Des penseuses et penseurs comparatistes 

majeur·e·s comme Gayatri Spivak, Emily Apter, Susan Bassnett (1993) et dans une 

mesure plus large Edward Saïd (1993) ont théorisé cette réinvention de la littérature 

comparée en appelant à sa « planétarisation » (Spivak 2003) : décryptage des 

rapports de pouvoir culturels et intellectuels asymétriques, étude des langues non 

européennes, et développement d’une « éthique de la traduction » (Spivak 1993) qui 

place les problèmes de traduction au centre des théories comparatistes en 

reconnaissant les complexités transnationales des langues (Apter 2006). 

Domaine protéiforme, donc, elle s’adapte à chaque nouvel objet d’étude 

puisqu’elle repose sur des juxtapositions et des agencements inédits : « À la différence 

des disciplines littéraires qui dépendent intrinsèquement des œuvres regroupées dans 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.47854/ndxsg141
https://doi.org/10.47854/ndxsg141
https://revues.ulaval.ca/ojs/index.php/anthropen


 
ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre accès diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/  
 
Citer cette entrée : Dupuis-Morency, Clara et Gabrielle Chartrand, 2026, « Littérature comparée », Anthropen. 
https://doi.org/10.47854/ndxsg141  

une histoire littéraire, la littérature comparée développe une tradition de réflexion qui 

ne cesse de se transformer fondamentalement, de se réactualiser […] » écrit Terry 

Cochran dans son Plaidoyer pour une littérature comparée (2008 : 13). Contrairement 

à ce que son nom laisse penser, la littérature comparée ne se limite pas à une 

comparaison d’objets, mais renvoie à un paradigme intellectuel qui veut penser le 

rapport du singulier à une globalité : « L’utilisation de ‘‘comparé’’ porte sur la capacité 

de l’esprit humain à réfléchir à partir d’une vue d’ensemble qui permet de ‘‘comparer’’, 

de voir les rapports des éléments qui font partie d’un tout » (Cochran 2008 : 14). En 

effet, si cette « conscience globale » prend différentes formes à travers le temps, elle 

a conservé de la tradition comparatiste européenne du XIXe siècle, dont elle est 

l’héritière, cette conscience qui cherche à passer du singulier à l’universel dans une 

organisation séculaire du monde. 

Cette première pensée comparatiste, celle de philosophes et de philologues 

principalement en Allemagne et en France aux XVIIIe et XIXe siècles, conçoit le monde 

comme une totalité qu’on peut appréhender et classifier et reflète une volonté de se 

distancier des cadres religieux d’explication, en cherchant à penser une certaine 

évolution de l’esprit humain dans son ensemble. Ernest Renan publie en 1855 son 

Histoire générale et systèmes comparés des langues sémitiques et Friedrich Max 

Müller publie en 1859 sa Mythologie comparée. Vers les années 1820, Goethe, qui 

s’intéresse aux revues de critique littéraire françaises, écossaises et italiennes, voit 

dans la critique étrangère des œuvres allemandes la possibilité de l’émergence d’une 

Weltliteratur ou « littérature mondiale », qu’il oppose à la Nationalliteratur, notion dont 

il dit dans une lettre à son traducteur anglais Thomas Carlyle qu’elle n’est pas très 

significative (Goethe et Carlyle 1887). Joseph Jurt écrit : 

La Weltliteratur est un concept d’incitation. Il met en relief tout ce qu’offre l’échange 

littéraire, sous forme de traductions, d’échange d’informations et de contacts 

personnels, à condition qu’on voie le particulier dans l’universel et l’universel dans le 

particulier. Goethe valorise l’échange littéraire surtout face aux partisans d’un 

isolationnisme ou d’un universalisme particulariste dans son propre champ littéraire.  

(Jurt 2020) 

Goethe propose une vision moderne de la littérature comme un réseau 

d’échanges culturels, où les contacts vivifient une littérature nationale qui autrement 

se refermerait sur elle-même. Critique du repli national du peuple allemand, il a l’idée 

qu’une culture s’enrichit au contact d’autres traditions, mais aussi dans la perspective 

que d’autres cultures critiques peuvent apporter. Cette perspective d’échanges 

culturels continuera d’être promue dans la littérature comparée comme voie de sortie 

hors des nationalismes totalitaires. On doit également noter, à la suite de Sherry 

Simon (2015), la contribution souvent négligée de Madame de Staël à la pensée 

comparatiste, elle qui publie en 1816 De l’esprit des traductions. « Faisant sienne la 

notion médiévale de translatio studii, elle encourage le renouvellement des littératures 

à travers la confrontation avec de nouveaux modèles » (Simon 2015). Comme pour 

l’interculturalisme de Madame de Staël, la Weltliteratur de Goethe est l’incitation à un 

universalisme propre à son époque, et bien que l’écrivain s’intéresse, outre celles de 

l’Europe, aux traditions poétiques chinoises et persanes, son concept tient surtout 

compte des littératures allemandes, françaises, anglaises et italiennes. Et comme 

nous le disions plus tôt, la littérature comparée n’a pas échappé, dans son 

développement au XXe siècle, à cette hiérarchisation des cultures et des savoirs. 

Néanmoins, l’idéal littéraire de Goethe formule l’espoir d’une littérature qui sortirait de 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.47854/ndxsg141


 
ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre accès diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/  
 
Citer cette entrée : Dupuis-Morency, Clara et Gabrielle Chartrand, 2026, « Littérature comparée », Anthropen. 
https://doi.org/10.47854/ndxsg141  

son assignation nationale et qui s’inscrirait dans une institution d’échanges 

symboliques interculturels. De plus, il place la littérature, qui n’est pas encore une 

discipline au sens strict, au centre d’un système de savoir, et aussi d’échanges 

politiques et culturels. Comme le note encore Jurt (2020), c’est de cette pensée que 

s’inspirèrent des intellectuels du XXe siècle tels que les philologues Fritz Strich, Leo 

Spitzer et Eric Auerbach pour « imaginer l’avenir de ce que pourrait être un réseau 

mondial des littératures et une sortie hors du nationalisme mortifère après la crise du 

nazisme ». Ces deux derniers font partie d’une génération de penseurs européens 

juifs qui ont fui l’Allemagne et l’Autriche nazies pour émigrer en Amérique et ont 

fortement influencé le destin de la littérature comparée en Amérique. Auerbach, qui, 

une fois installé aux États-Unis, réfléchit au danger de standardisation civilisationnelle 

de ce qu’il appelle le « modèle euro-américain » (n’ayant comme seule alternative que 

le modèle « russo-bolchévique »), revient à la « littérature mondiale » de Goethe pour 

défendre l’idée d’une littérature planétaire dans un essai de 1952, Philologie der 

Weltliteratur. 

Notre terre, qui est le monde de la littérature mondiale, rapetisse et perd de sa 

diversité [Mannigfaltigkeit]. La littérature mondiale, toutefois, ne se rapporte pas 

simplement à la communauté humaine dans l’absolu, mais à celle-ci en tant que 

fécondation réciproque du divers. La felix culpa que représente l’éclatement de 

l’humanité en une multitude de civilisations en est le présupposé. Et que se passe-t-

il aujourd’hui, que se prépare-t-il ? Pour mille raisons que chacun sait, la vie des 

hommes, sur toute la planète, s’uniformise. [...] Ce qui est sûr, c’est que notre patrie 

philologique est la terre ; ce ne peut plus être la nation. Sans doute, la chose la plus 

précieuse et indispensable dont hérite le philologue est-elle la langue et la culture de 

sa nation ; mais elle ne prend effet que lorsqu’il s’en sépare et la dépasse.  

(Auerbach 2005 : 25) 

Or, et c’est tout le propos d’Auerbach, cette « philologie mondiale » ne réduit 

pas la littérature à une universalité sans altérité ni diversité. C’est ce que soulignent 

Edward et Maire Saïd dans leur traduction du texte d’Auerbach, publiée en 1969, alors 

qu’ils choisissent de ne pas traduire le terme goethéen de Weltliteratur tout en 

envisageant sa réactualisation : « La Weltliteratur est par conséquent un concept 

visionnaire, car elle transcende les littératures nationales sans pour autant détruire 

leurs individualités » (Saïd et Saïd, introduction à Auerbach 1969 : 1, traduction libre). 

En employant le terme comme un « intraduisible », les Saïd signalent une circulation 

du langage qui est particulièrement cruciale pour la littérature comparée, et qui se 

manifeste dans son approche critique de la traduction. 

Son engagement envers la traduction contribue à faire de la littérature 

comparée ce « lieu précaire que sont les disciplines de croisement », comme le note 

Sherry Simon (2015) dans les actes d’un colloque organisé à l’Université de Montréal, 

consacré au comparatisme spécifique au contexte montréalais. L’instabilité 

épistémologique dans laquelle se pratique le comparatisme est aussi celle de la 

traduction, dans une perspective critique qui prend en compte les trajectoires 

complexes des langues dans un monde où les dynamiques géopolitiques fluctuent. 

Dans son approche critique de la traduction, Emily Apter marque le passage d’une 

vision goethéenne de la littérature mondiale à un nouveau paradigme littéraire de la 

globalité (Apter 2008). En critiquant l’assomption de traduisibilité sur laquelle repose 

l’idée de littérature mondiale, elle revendique la notion d’« intraduisible » afin de 

réfléchir aux nœuds d’opacité sémantique qui résistent aux passages d’un monde 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.47854/ndxsg141


 
ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre accès diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/  
 
Citer cette entrée : Dupuis-Morency, Clara et Gabrielle Chartrand, 2026, « Littérature comparée », Anthropen. 
https://doi.org/10.47854/ndxsg141  

linguistique à l’autre (Apter 2013 : 3). S’inspirant de pensées de la traduction comme 

celles développées chez Abdelfattah Kilito, Édouard Glissant et Jacques Derrida, 

Apter conçoit une globalité qui met en évidence l’évolution constante des lignes de 

tensions géopolitiques, « qui sont à l’intersection des frontières des langues nationales 

sans s’y réduire » (Apter 2008 : 597). Ces problématiques autour de la traduction 

s’inscrivent, dans la pensée comparatiste, dans une pratique de la polyglossie qui 

seule peut prendre la mesure de cette possible inscrutabilité. La lecture des textes 

dans leur langue d’origine implique la découverte d’autres traditions théoriques et 

littéraires, faisant se croiser une multiplicité de traditions et de discours. Pour Wladimir 

Krysinski, c’est cette découverte de langues et de traditions autres qui ouvre une voie 

hors du chemin dogmatique, comme il l’expliquait dans une série d’entretiens 

consacrés à la littérature comparée à l’occasion du démantèlement de son 

département à l’Université de Montréal, en 2014. Or, si la littérature comparée prône 

un retour au texte original, ce rapport ne repose toutefois pas sur une « sacralisation 

de l’original ». Si on cherche à revenir aux signifiants dans lesquels l’auteurice a 

pensé, on ne cherche pas à limiter le discours à ce qui est écrit. Dans la même série 

d’entretiens, Catherine Mavrikakis pense la polyglossie dans le rapport herméneutique 

au texte, non pas seulement comme un travail philologique sur la langue, mais comme 

un rapport au potentiel d’interprétation que portait l’œuvre à son époque de 

publication, que l’auteurice ignorait et qu’il incombe aux époques subséquentes de 

développer. C’est le point de cette juxtaposition qui fait apparaître quelque chose de 

nouveau : « Quelle promesse le texte tient-il à travers les années et les siècles et 

comment cette promesse est-elle toujours différente et jamais complètement 

actualisée ? » Pour Mavrikakis (2014), la connaissance des langues et des autres 

cultures est nécessaire afin de dépasser une vision de la littérature nationale comme 

unique ; il s’agit d’une « blessure narcissique du littéraire » qui doit comprendre que 

son monde est petit, sur un spectre plus humaniste que nationaliste. 

L’activité de comparaison, loin d’être une simple mise en parallèle, vise donc 

à faire émerger quelque chose d’inédit dans l’acte de juxtaposition. Ce geste 

présuppose un « tiers conceptuel qui établit une commune mesure » : « ce besoin 

d’aborder des textes et des artefacts culturels à partir du plan conceptuel appartient 

explicitement à la pensée comparatiste » (Cochran 2008 : 24). Ce processus de 

pensée s’actualise dans une méthodologie qui est l’un des principes intellectuels 

communs à la littérature comparée : la pensée par « problématique ». « La seule 

cohésion que la littérature comparée possède en tant que discipline dérive de 

l’ensemble de problèmes ou de problématiques qui guident la réflexion  » (Cochran 

2008 : 10). Le rapport à la théorie s’extrait donc d’une pensée nationale qui privilégie 

le prisme de l’histoire littéraire. Haun Saussy parle de la « propension à la 

construction » de la littérature comparée. Ainsi, selon lui, c’est une erreur que de 

chercher à définir la littérature comparée par ses objets de savoir ou ses méthodes : 

« dépourvue de tout titre exclusif sur un seul d’entre eux, il s’agit plutôt d’une pratique, 

d’un moyen de construire des objets » (Saussy 2003 : 337, traduction libre). Comme 

un géomètre construit un triangle, le comparatiste croise des objets, des approches, 

des discours, afin de créer son objet et sa méthode. La problématique est cette 

question ou cet ensemble de questions qui fait apparaître une figure intellectuelle 

nouvelle, formée par la juxtaposition d’éléments qui n’avaient pas, a priori, de rapports 

entre eux. Cette particularité touche précisément à une mission inhérente à la pratique 

comparatiste, qui est celle de sa transdisciplinarité. La non-disciplinarité de la 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.47854/ndxsg141


 
ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre accès diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/  
 
Citer cette entrée : Dupuis-Morency, Clara et Gabrielle Chartrand, 2026, « Littérature comparée », Anthropen. 
https://doi.org/10.47854/ndxsg141  

littérature comparée est donc aussi une transdisciplinarité. Walter Moser, qui conçoit 

les comparatistes comme des « nomades institutionnels », place au centre du mandat 

de la discipline la nécessité de construire des ponts intellectuels qui révèlent et 

alimentent tout le potentiel de la pensée comparatiste : « […] c’est un mandat capital, 

car non seulement le fait […] de construire des ponts donne-t-il potentiellement accès 

à tous les objets, concepts et méthodes des disciplines avoisinantes, mais la 

comparaison donne également lieu à une activité de mise en relation illimitée, ouverte 

sur des horizons nouveaux » (Moser 2016 : 44). Nous privilégions le préfixe trans- 

plutôt que inter- et multi-, car « sa spécificité résulte d’un mélange ou d’un amalgame 

de plusieurs matières, méthodologies et formes de pensée qui finissent par fusionner 

en articulant une vision cohérente » (Cochran 2008 : 9). Comme pensée et pratique, 

elle repose sur une conception de la littérature qui ne se limite pas à la forme textuelle, 

mais s’intéresse de manière plus large au « rapport entre l’esprit et la matière, entre 

la vie intellectuelle des humains et sa transmission matérielle » (Cochran 2008 : 30). 

Cela désigne également les traces vivantes, qui peuvent se transmettre par les 

cultures orales. De manière concrète, des méthodes de lecture et d’analyse littéraires 

sont mobilisées pour décortiquer la rhétorique et l’épistémologie d’autres domaines, 

disciplines et médias et, réciproquement, les questions spécifiques à ces autres 

domaines et disciplines servent à recadrer notre compréhension des objets littéraires. 

Dans tous les supports et les manifestations qui continuent d’être élaborés, des plus 

anciens aux plus expérimentaux, et dans une anticipation de ceux à venir, elle 

s’intéresse aux multiples traces par lesquelles l’humain s’inscrit dans le monde.  

 

Références 

Apter, E., 2013, Against World Literature: On the Politics of Untranslatability, Londres 

et New York, Verso. 

——, 2008, « Unstranslatables: A World System », New Literary History, 39(3) : 581-

608, https://www.jstor.org/stable/20533103  

——, 2006, The Translation Zone: A New Comparative Literature, Princeton, Princeton 

University Press. 

Auerbach, E., 2005, « Philologie de la littérature mondiale », in C. Pradeau et T. 

Samoyault, (dir.), Où est la littérature ? Saint-Denis, Presses universitaires de 

Vincennes, https://doi.org/10.4000/books.puv.5928  

——, 1969, « Philology and Weltliteratur » (E. Saïd et M. Saïd trad.), The Centennial 

Review, 13(1) : 1-8, https://www.forum-transregionale-

studien.de/fileadmin/pdf/zukunftsphilologie/lecture-cum-seminar/auerbach-philology-

_weltliteratur.pdf  

Bassnett, S., 1993, Comparative Literature: A Critical Introduction, Oxford, Blackwell. 

Cochran, T., 2008, Plaidoyer pour une littérature comparée, Montréal, Éditions Nota 

Bene. 

Gnisci, A., 1996, « La littérature comparée comme discipline de décolonisation », 

Canadian Review of Comparative Literature/ Revue canadienne de littérature 

comparée, 23(1) : 67-73, 

https://journals.library.ualberta.ca/crcl/index.php/crcl/article/view/3615  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.47854/ndxsg141
https://www.jstor.org/stable/20533103
https://doi.org/10.4000/books.puv.5928
https://journals.library.ualberta.ca/crcl/index.php/crcl/article/view/3615


 
ISSN : 2561-5807, Anthropen, Université Laval, 2021. Ceci est un texte en libre accès diffusé sous la licence CC-
BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/  
 
Citer cette entrée : Dupuis-Morency, Clara et Gabrielle Chartrand, 2026, « Littérature comparée », Anthropen. 
https://doi.org/10.47854/ndxsg141  

Goethe, J.W. von et T. Carlyle, 1887, Correspondence between Goethe and Carlyle, 

édition bilingue, Londres, Macmillan. 

Hutcheon, L., 1996, « Comparative Literature’s “Anxiogenic” State », Canadian 

Review of Comparative Literature/ Revue canadienne de littérature comparée, 23(1) : 

23-32, https://journals.library.ualberta.ca/crcl/index.php/crcl/article/view/3612  

Jurt, J., 2020, « Du concept de Weltliteratur à la théorie d’un champ littéraire 

international », COnTEXTES, 28, https://doi.org/10.4000/contextes.9266  

Krysinski, W., 2014, Entretien vidéo réalisé à l’occasion du 25e anniversaire de la 

fondation du Département de littérature comparée, réalisé par C. Dupuis-Morency, 

Département de littérature comparée de l’Université de Montréal. 

Mavrikakis, C., 2014, Entretien vidéo réalisé à l’occasion du 25e anniversaire de la 

fondation du Département de littérature comparée, réalisé par C. Dupuis-Morency, 

Département de littérature comparée de l’Université de Montréal. 

Moser, W., 2016, « La littérature comparée et la crise des études littéraires », 

Canadian Review of Comparative Literature/ Revue canadienne de littérature 

comparée, 21(1) : 9-27, 

https://journals.library.ualberta.ca/crcl/index.php/crcl/article/view/3613  

Saïd, E., 1993, Culture and Imperialism, Londres, Chatto & Windus. 

Saussy, H., 2003, « Comparative Literature? » PMLA, 118(2) : 336-341, 

https://doi.org/10.1632/003081203X67730  

Simon, S., 2015, « Lieux (précaires) pour penser : Montréal, le comparatisme », Post-

Scriptum, (19), novembre, https://post-scriptum.org/numeros/montreal-

comparatiste/lieux-precaires-pour-penser  

Spivak, G.C., 2003, Death of a Discipline, New York, Columbia University Press. 

——, 1993, « The Politics of Translation », in Outside in the Teaching Machine, New 

York, Routledge : 179-200. 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.47854/ndxsg141
https://journals.library.ualberta.ca/crcl/index.php/crcl/article/view/3612
https://doi.org/10.4000/contextes.9266
https://journals.library.ualberta.ca/crcl/index.php/crcl/article/view/3613
https://doi.org/10.1632/003081203X67730
https://post-scriptum.org/numeros/montreal-comparatiste/lieux-precaires-pour-penser
https://post-scriptum.org/numeros/montreal-comparatiste/lieux-precaires-pour-penser

