
 
Les Cahiers francophones de soins palliatifs • Volume 26, numéro 1          57 
Creative Commons Attribution 4.0 International License ISSN 2816-8755  

ENTRE MEDECINE ET 
PHILOSOPHIE : 
EXPLORATION DU ROLE 
DU MEDECIN DE SOINS 
PALLIATIFS DANS LE 
SOULAGEMENT DE LA 
SOUFFRANCE SPIRITUELLE  
(deuxième partie) 
 
JEAN-NICOLAS MONCION 
Médecin de soins palliatifs  
Hôpital Maisonneuve-Rosemont  
 
 
Courriel : jean-nicolas.moncion.med@ssss.gouv.qc.ca 
 
 
 
 

 
RÉSUMÉ 

Poursuivant la réflexion sur le rôle du médecin 
de soins palliatifs dans le soulagement de la 
souffrance spirituelle du patient en fin de vie à partir 
d’une définition de la spiritualité centrée sur les 
concepts de sens, de valeur et de choix, l’auteur 
explore d’abord brièvement ce qui ne relève pas de 
la souffrance spirituelle. Puis, s’appuyant sur la 
philosophie existentialiste de Jean-Paul Sartre, 
l’auteur explore l’impact de la liberté toujours 
croissante dans le vécu du malade sur la souffrance 
spirituelle vécue par celui-ci. L’auteur identifie l’acte 
décisionnel comme étant un moment particulier de  

 

la relation patient-médecin, au cours duquel le 
médecin peut potentiellement apporter un 
soulagement à la souffrance spirituelle vécue. 

Mots clés 
Soins palliatifs, souffrance spirituelle, angoisse, 

existentialisme.  

 
ABSTRACT 

Pursuing his reflection on the role of the 
palliative care physician in the relief of spiritual pain 
based on a definition of spirituality rooted in the 
concepts of meaning, value and choice, the author 



   
 

 
Les Cahiers francophones de soins palliatifs • Volume 26, numéro 1          58 
 

begins with the identification of what spiritual pain 
is not. Then, grounded in the existentialist 
philosophy of French author Jean-Paul Sartre, the 
author explores the impact of the ever-growing 
liberty in the medical domain on spiritual pain. The 
author identifies the action of choice making as a 
specific moment of the patient-physician relation 
where the later can play a role in spiritual pain relief. 
Ways of playing that role are then explored. 

Keywords 
Palliative Care, Spiritual Distress, Anguish, 

Existentialism.  

 
1. DEFINITION DE LA SPIRITUALITE : 
UN RAPPEL 

Dans un précédent article paru aux Cahiers 
francophones de soins palliatifs (Moncion, 2024), 
j’ai exploré le rôle potentiel du médecin de soins 
palliatifs dans la prise en charge de la souffrance 
spirituelle que vivent les patients en fin de vie. J’ai 
d’abord travaillé à l’élaboration d’une définition 
concrète de la spiritualité, espérant de cette manière 
éclairer le clinicien souvent peu à l’aise avec cette 
composante de la souffrance du patient. Définir 
pour mieux comprendre, telle était l’idée. Cette 
définition, appuyée sur une littérature 
multidisciplinaire, s’articule autour des concepts de 
sens, de valeur et de choix. En effet, je définis la 
spiritualité comme étant ce qui fait sens en nous. Si 
ce sens est de nature assez indicible, j’ai observé que 
celui-ci se laisse entrevoir à travers les valeurs que 
porte tout un chacun et qui sont, elles, susceptibles 
d’être nommées, identifiées. J’ai finalement fait 
l’observation que nos valeurs les plus chères 
transparaissent à leur tour dans les choix que nous 
faisons. Cette définition du spirituel se veut clinique, 
concrète et en quelque sorte minimale. Plusieurs 
pourraient la trouver insuffisante. Je ne nie pas 
qu’une telle définition puisse reléguer certains 
aspects du spirituel à l’arrière-scène, 
particulièrement la notion de transcendance. Par 
contre, je tiens à rappeler que j’ai cherché à bâtir une 
vision du spirituel qui soit accessible au médecin 
praticien. Lorsque vient le temps d’aborder la 
souffrance spirituelle, mon but n’était pas, et ne l’est 

pas davantage aujourd’hui, de faire du médecin 
l’équivalent d’un intervenant en soins spirituels. Je 
souligne en revanche que tout patient ne sera pas 
suivi par un tel intervenant. Le refus de rencontrer 
les services de soins spirituels, encore fortement 
associés dans la vision collective à l’Église 
catholique, est chose fréquente dans le Québec 
d’aujourd’hui. De plus, le réflexe de faire appel à un 
tel intervenant est encore chose rare en dehors des 
praticiens spécialisés en soins palliatifs. Il y a donc 
bien des situations où le médecin se trouvera 
relativement seul dans l’accompagnement spirituel 
au mourant. Il lui faut alors une compréhension de 
base de ce qu’est la spiritualité. Sens, valeur, choix. 
Ces trois éléments m’ont semblé, et me semblent 
encore aujourd’hui, à même de construire une telle 
compréhension. 

Si j’ai exploré plus en profondeur la question 
du sens lors du premier article, m’arrêtant lors de cet 
exercice sur la pensée d’Albert Camus au sujet de 
l’absurde, je voudrais poursuivre ma réflexion sur le 
rôle du médecin de soins palliatifs dans le 
soulagement de la souffrance spirituelle en 
explorant plus précisément la question des valeurs 
et celle des choix. Je m’appuierai pour ce faire sur la 
philosophie dite existentialiste du philosophe 
français Jean-Paul Sartre, contemporain d’Albert 
Camus. Mais d’abord, et j’y vois une pertinence non 
négligeable quant au soulagement de la souffrance 
spirituelle, je propose que nous nous arrêtions un 
instant sur ce que la souffrance spirituelle n’est pas 
dans cette dure réalité qu’est la fin de vie. 

 
2. CE QUE LA SOUFFRANCE 
SPIRITUELLE N’EST PAS : EXPLORER 
LA PEUR DE LA MORT 

Définir un concept, c’est dans le même temps 
mieux comprendre ce qu’il n’est pas. J’ai proposé 
que la spiritualité peut être définie comme ce qui 
touche au sens de notre vie, que ce sens peut être 
compris à travers nos valeurs les plus chères, 
lesquelles s’incarnent à travers nos choix les plus 
déterminants. N’est-il pas alors plus facile de cerner 
ce qui ne relève pas de l’accompagnement spirituel 
au malade ? Je le crois, tout comme je crois pouvoir 
tirer là aussi des éléments pertinents pour 
l’accompagnement au malade. 



   
 

 
Les Cahiers francophones de soins palliatifs • Volume 26, numéro 1          59 
 

La mort fait peur, certes. Du moins, pour la 
plupart d’entre nous. Mais qu’est-ce qui, dans la 
mort, nous effraie tant ? Pour Alexandrine 
Schniewind, philosophe suisse et autrice du bref 
essai La mort (PUF, 2016), cette peur a changé de 
visage depuis quelques décennies. Pour la 
philosophe, la laïcisation progressive de l’Occident, 
l’évanescence de la présence du religieux dans notre 
quotidien ainsi que les incroyables progrès 
techniques de la médecine moderne ont fait en sorte 
qu’aujourd’hui, « ce qui intéresse la plupart des gens 
[...], c’est de savoir comment l’on va mourir et non 
plus ce qui nous attend éventuellement après la mort 
» (Schniewind, 2016, p. 70). La question de l’après 
serait progressivement reléguée derrière la question 
de l’avant. Pour l’autrice, la mort en tant qu’après est 
désormais un état qui intéresse moins les 
Occidentaux que la mort en tant qu’agonie. Ce qui 
nous inquiète désormais, ce serait les conditions 
dans lesquelles se déroulera le fait de mourir. 
Comment vais-je mourir ? Voilà la question qui nous 
angoisse aujourd’hui. Je note que le déploiement de 
l’aide médicale à mourir au Québec, qui rend la 
question du comment particulièrement importante 
en ce qu’elle permet un certain renoncement et un 
certain contrôle sur la fin de vie, n’a pu qu’amplifier 
ce mouvement. Il n’est pas question ici de jeter un 
regard moral sur cet état de fait ni de juger 
favorablement ou non la légalisation de ce soin. 
Simplement, il importe de réaliser que la question du 
comment, à savoir si le processus d’agonie sera 
chargé de douleur, de dyspnée ou encore de 
confusion, est devenue particulièrement importante 
pour le Québécois d’aujourd’hui, en ce qu’il a 
désormais le moyen de renoncer à ce moment de sa 
vie qui était, jusqu’en 2014, un passage obligé. Le 
patient qui questionne le médecin sur les potentiels 
symptômes à venir ne le fait plus dans l’unique but 
de savoir à quoi s’en tenir, mais également dans le 
but d’orienter ses actions et ses choix en fonction 
des informations qui lui seront données. On voit ici 
poindre la notion de choix évoquée dans notre 
définition de la spiritualité. Nous y viendrons. Si je 
souligne pour l’instant cet état de fait, c’est que, si la 
question de l’après intéresse davantage le prêtre ou 
le philosophe, la question du comment fait quant à 
elle appel au médecin. Une tumeur cérébrale 
devient-elle à tous coups douloureuse ? Est-il 
possible que je devienne inapte bien avant de 
décéder ? La morphine accélérera-t-elle ma fin de vie 

? Le médecin est en effet le mieux placé pour 
répondre aux inquiétudes de ce genre. S’il n’aura pas 
réponse à tout, la médecine butant encore sur 
l’inconnu et l’incertitude dans bien des domaines 
incluant la fin de vie, il sera néanmoins en mesure 
de dissiper bien des craintes. Que ce soit en 
détricotant certaines fausses croyances ou encore en 
présentant des moyens efficaces de lutter contre 
certains symptômes, les craintes d’ordre médical 
peuvent la plupart du temps être apaisées par 
l’écoute et le partage d’information. Pour 
Schniewind, « l’approche contemporaine de la mort 
marque avant tout un changement radical de 
paradigme : on se tourne à présent vers la science, et 
en particulier la biologie et la médecine, pour 
qu’elles nous disent comment gérer le fait de mourir 
» (2016, p. 71). La peur de la mort peut nous sembler 
une affaire des plus spirituelles. Elle peut ainsi 
nourrir chez le médecin un sentiment 
d’impuissance, la spiritualité ne relevant pas des 
analyses sanguines et des perfusions intraveineuses. 
Or, je tiens ici à mettre en lumière que, à en croire la 
philosophe, cette peur de mourir peut bien souvent 
s’avérer une peur de souffrir, une peur d’ordre bien 
plus médical que spirituel. C’est là où, me semble-t-
il, le médecin se trouve en terrain connu. S’il n’est 
pas dans ses cordes de converser au sujet de l’au-
delà, du salut ou encore de l’immortalité des âmes, 
le médecin peut en revanche rassurer un patient qui 
craindrait, par exemple, devoir traverser « des mois 
de coma » avant de décéder. Un autre, mentionnant 
avoir « peur de la mort », craindra en fait une 
détresse respiratoire à domicile. Ces peurs peuvent 
potentiellement être dissipées par le médecin et par 
ses connaissances médicales. Le remède, s’il est en 
partie composé d’accompagnement, relève pour une 
large part d’enseignement au patient. Je dirai donc 
ceci : ne présumons pas que la peur du patient face 
à la mort relève en grande partie de la sphère 
spirituelle. N’oublions jamais que la « peur de la 
mort » peut désigner des inquiétudes bien diverses, 
et que nombre d’entre elles peuvent être apaisées par 
le savoir médical et les promesses techniques de la 
médecine contemporaine. Cette observation se veut 
une invitation au médecin soignant un patient en fin 
de vie à explorer la peur de la mort, qu’elle soit 
manifeste, verbalisée ou encore voilée par le patient. 
« Avez-vous peur pour la suite ? Qu’est-ce qui vous 
tourmente le plus ? Y a-t-il quelque chose qui vous 
tracasse ? Avez-vous peur d’avoir mal ? Avez-vous 



   
 

 
Les Cahiers francophones de soins palliatifs • Volume 26, numéro 1          60 
 

peur de suffoquer ? » Toutes ces questions me 
semblent des plus adéquates. Il s’agit de ne pas 
laisser en plan des peurs d’ordre médical qui 
pourraient trouver un soulagement facile par un 
simple mot du médecin. Une simple invitation à une 
communication saine et courageuse. Comme 
mentionné dans le précédent article, des réponses 
qui renverraient aux domaines de la religion, de la 
théologie ou de la quête existentielle, plutôt que de 
désarçonner le médecin, doivent à mon avis être 
vues comme autant d’occasions d’introduire 
l’intervenant en soins spirituels.  

 
3. L’ANGOISSE, UNE NOUVELLE 
VENUE DANS LA FIN DE VIE : 
PERSPECTIVE EXISTENTIALISTE 

Un homme au début de la soixantaine est 
trouvé porteur, à la suite de tests de dépistage, d’un 
cancer de la prostate sans métastases à distance. Ce 
même homme, il y a cinquante ans, n’aurait tout 
d’abord pas été diagnostiqué si précocement, faute 
d’outils diagnostiques assez sensibles. Ensuite, il 
aurait accueilli le diagnostic avec impuissance 
quelques années plus tard, l’aurait abordé comme on 
aborde une fatalité, faute cette fois-ci de traitements 
efficaces. Mais la médecine a bien changé. Notons 
d’abord que ce patient se trouvait devant le choix de 
passer, ou non, les examens de dépistage. Allant de 
l’avant avec ces examens et recevant un résultat 
positif, ce même homme se retrouve aujourd’hui 
devant l’urologue, qui lui offre d’abord trois choix : 
une surveillance active, un traitement par 
radiothérapie ou encore un traitement chirurgical. 
Pour chaque option, des statistiques, un pronostic, 
un profil d’effets indésirables, une fréquence précise 
de rendez-vous médicaux. Choisira-t-il la 
radiothérapie que l’urologue lui fera rencontrer son 
collègue radio-oncologue, qui lui offrira de choisir 
entre une radiothérapie externe ou une 
curiethérapie. Une fois de plus, pour chaque option, 
des statistiques, un pronostic, un profil d’effets 
indésirables, une fréquence précise de rendez-vous 
médicaux. Un an, deux ans passent pour notre 
patient ayant finalement reçu une curiethérapie. Un 
examen de contrôle le trouve désormais porteur de 
métastases osseuses. Retour dans le cabinet du 
médecin, de l’hémato-oncologue cette fois. Les 
options ont changé, certes, on ne parle plus 

d’éradiquer le mal, mais plutôt de ralentir sa 
progression. Chimiothérapie, hormonothérapie, 
chacune de ces options venant avec ses statistiques, 
son pronostic, son profil d’effets indésirables, sa 
fréquence particulière de rendez-vous médicaux. Le 
patient, un peu perdu, adhère à un traitement 
combiné de chimiothérapie et d’hormonothérapie. 
Le temps passe, encore. La maladie ayant progressé, 
le patient commençant à ressentir les effets du mal 
et des traitements, il mentionne à son médecin ne 
plus vraiment voir où tout cela le mène. Le médecin, 
à l’écoute des interrogations de son patient, aborde 
alors ce que nous appelons communément le niveau 
de soins, ou niveau d’intervention médicale. Une 
série de questions et de choix afin de savoir si le 
patient accepte, le cas échéant, une réanimation 
cardiaque, une intubation, une assistance 
ventilatoire non invasive, un séjour aux soins 
intensifs, une hémodialyse d’urgence, le traitement 
intraveineux de conditions réversibles, le transfert 
en centre hospitalier si sa condition venait à se 
détériorer. Tant de questions abordées en quelques 
minutes. Le temps passe. Le patient porte désormais 
depuis cinq, dix, quinze ans le poids de son 
diagnostic, des traitements acceptés, des décisions 
prises à différents moments de sa trajectoire de 
soins. Il est hospitalisé à quelques reprises, accepte 
ici une désobstruction endoscopique de ses voies 
urinaires, là un court séjour aux soins intensifs pour 
traiter un sepsis pulmonaire attribuable à 
l’affaiblissement iatrogénique de son système 
immunitaire. Le temps vient où le patient opte pour 
des soins exclusivement palliatifs. Des symptômes 
qui sont les siens, une douleur diffuse et un 
essoufflement au moindre effort, il attend une prise 
en charge intégrale par l’équipe médicale. Cette 
dernière, dans l’esprit qui est celui de la médecine 
d’aujourd’hui et qui préconise l’autonomie du 
patient, tient en revanche à ce que ce soit le patient 
qui soit maître des décisions cliniques. Voilà donc 
un médecin qui, une fois de plus, lui remet le 
pouvoir décisionnel. Ce patient sera jusqu’à la fin le 
capitaine d’un navire qu’il n’a jamais choisi de 
diriger. D’abord, le choix de tenter une fin de vie à 
domicile ou d’être admis dans un milieu de fin de 
vie. Ensuite, la mort approchant, le choix entre soins 
palliatifs classiques, sédation palliative continue ou 
aide médicale à mourir. Dans la palliation des 
symptômes, il lui sera par exemple demandé s’il 
préfère prioriser le soulagement ou l’état d’éveil, 



   
 

 
Les Cahiers francophones de soins palliatifs • Volume 26, numéro 1          61 
 

l’analgésie ou la mobilité. Ce patient, fictif mais 
représentatif de bien des patients atteints de cancer, 
aura vécu dans sa chair et dans ses choix les 
immenses progrès techniques de la médecine 
moderne. Ces progrès sont bénéfiques, il n’est pas 
question ici de le nier. Je souhaite seulement, par 
l’illustration de cette trajectoire de soins, mettre en 
lumière la place croissante de l’acte décisionnel dans 
le vécu des patients. De plus, la réflexion qui suit ne 
se veut pas une critique du modèle actuel plaçant le 
patient au cœur des décisions cliniques ni un 
plaidoyer en faveur d’un retour au paternalisme 
médical. Ces questions sont de l’ordre de la 
bioéthique et le présent article ne cherche pas à y 
répondre. En effet, je cherche moins à savoir ce qui 
devrait être que comment faire avec ce qui est. Par 
l’illustration de la trajectoire de soins de ce patient, 
j’ai cherché à souligner deux composantes 
hautement spirituelles et relativement nouvelles 
dans le parcours des hommes et des femmes aux 
prises avec des maladies graves : la liberté et 
l’angoisse. Deux côtés d’une même médaille. 

Je propose ici au lecteur une brève incursion 
dans l’existentialisme sartrien. Si je crois la pensée de 
Jean-Paul Sartre à même de supporter une réflexion 
portant sur la souffrance spirituelle en fin de vie, 
c’est qu’elle s’intéresse à la liberté, à la responsabilité 
individuelle, à l’angoisse et au désespoir. Suivant la 
lecture du parcours médical de ce patient fictif, la 
simple énumération de ces concepts devrait en effet 
suffire à suggérer la pertinence du philosophe avec 
l’objet de mon étude. Je commencerai avec l’origine 
de l’angoisse humaine selon Sartre, cette phrase 
souvent citée selon laquelle « l’existence précède 
l’essence » (1946, p. 26). Comprenons de cette idée 
que, pour Sartre, aucun code de conduite n’est 
proposé à l’être humain, qu’en chaque occasion où 
un être humain se voit forcé de prendre une 
décision, il n’y a jamais de bon choix, entendu au 
sens d’un Bien extérieur et transcendant. Il n’est pas 
de voie préexistante à celle que nous empruntons. 
Pour les existentialistes, le bon chemin n’est pas à 
trouver, mais à faire. Pour Sartre et les 
existentialistes, l’être humain, en choisissant A 
plutôt que B, en choisissant d’être admis sur une 
unité de soins palliatifs plutôt que de tenter une 
cinquième ligne de chimiothérapie, choisit ce qui est 
bien. Notons que cette idée selon laquelle « 
l’existence précède l’essence », si elle peut être 

défendue par l’homme habité par Dieu, résonne tout 
particulièrement avec la spiritualité athée dont est 
issu le philosophe (Sartre, 1946, p. 26). Cette 
observation me semble des plus pertinentes 
lorsqu’elle est appliquée à la société québécoise 
contemporaine, marquée par son attachement à la 
laïcité. Prenant l’exemple de cet outil quelconque 
qu’est le coupe-papier (1946, p. 26). Sartre souligne 
que cet objet banal a une nature et un but qui lui 
sont propres et qui le précèdent. Il s’agit là de son 
essence. L’existence d’un coupe-papier particulier 
est orientée en fonction de cette essence : il a été fait 
pour cela. Ainsi, pour le coupe-papier, c’est l’essence 
qui précède l’existence (Sartre, 1946, p. 27). Il n’en 
va pas de même pour l’être humain, jeté dans le 
monde sans essence préalable, sans avoir été fait 
pour quelque chose. En résulte, selon le philosophe 
français, une totale liberté. 

3.1 Existentialisme et liberté  
Cette antériorité de l’existence par rapport à 

l’essence conduit le philosophe existentialiste à une 
série de constats portant sur la question de l’être. Je 
souhaite ici mettre en lumière la pertinence de ces 
constats en ce qui a trait à l’accompagnement du 
malade en fin de vie. Premier constat, l’être humain 
est un être absolument libre. Il s’agit là du point de 
vue existentialiste et l’objet du présent article est 
moins d’examiner l’exactitude de ce point de vue 
que de voir en quoi son adoption peut guider le 
médecin dans l’accompagnement au mourant. Je 
préciserai seulement un point, à savoir que je ne lis 
pas chez Sartre un déni de certains événements 
échappant à notre contrôle. Ainsi, si l’on ne choisit 
pas de développer un cancer, de devenir veuf ou 
encore de perdre son emploi, le philosophe 
existentialiste insistera cependant sur le fait que nous 
sommes libres quant à la façon de réagir à ces 
événements malheureux et libres quant aux 
décisions que de tels événements impliquent. Nous 
sommes libres en ce sens qu’il n’est pas de bonne 
façon de réagir à l’annonce d’un diagnostic grave. 
C’est par l’absence d’une essence humaine 
précédant notre existence, par l’inexistence d’un 
code de conduite extérieur à nous, que Sartre peut 
affirmer « [qu’]il n’y a pas de déterminisme, [que] 
l’homme est libre, [que] l’homme est liberté » (1946, 
p. 39). 



   
 

 
Les Cahiers francophones de soins palliatifs • Volume 26, numéro 1          62 
 

Or, cette liberté individuelle, loin de la liberté 
politique consacrée par nos systèmes démocratiques 
contemporains, n’est pas pour Sartre affaire de joie 
et de bonheur. Au contraire, j’observe avec quelle 
gravité le parcours oncologique décrit 
précédemment illustre bien l’idée existentialiste 
selon laquelle « l’homme est condamné à être libre » 
(Sartre, 1946, p. 39). Par cette formule, Sartre met 
en lumière une facette rarement évoquée de la 
liberté : son poids. « Ce qu’il est lourd d’être libre ! 
», semble nous dire le philosophe. Transposons-
nous en effet dans un cabinet médical. Combien de 
fois peut-on entendre un patient dire à son    
médecin : « Et si c’était vous, docteur ? Et si c’était 
votre  mère ? Votre père ? » Il n’est pas rare 
d’entendre un patient soupirer : « Qu’est-ce que j’en 
sais, ce n’est pas moi le médecin. » Je vois dans ces 
formules des signes d’une liberté devenue 
suffocante, des appels à faire porter à autrui le 
fardeau de la décision. Ces « Docteur, qu’en pensez-
vous ? » doivent être entendus comme un désir de 
partager ce poids parfois trop lourd d’une liberté 
sans cesse amplifiée par les possibilités issues du 
progrès du génie biomédical. Je rappelle qu’il y a à 
peine cinquante ans, cette liberté n’existait à peu 
près pas, la médecine d’alors n’offrant que peu de 
remèdes éprouvés d’une part et, d’autre part, la 
structure sociale d’antan faisant porter le fardeau 
décisionnel sur les différentes figures d’autorité, 
qu’elles soient médicales, religieuses ou politiques. 

3.2 Existentialisme et responsabilité 
La pensée existentialiste fait de l’être humain 

un être libre, cela est entendu. Quelles conséquences 
pouvons-nous tirer de ce constat, de cette 
condamnation ? D’abord, que « l’homme est 
responsable de ce qu’il est » (Sartre, 1946, p. 31). 
Comprenons bien ce postulat lorsqu’il est appliqué 
au patient en fin de vie : il n’est pas question ici de 
rendre responsable le patient de son diagnostic ou 
encore de la non-efficacité d’un protocole de 
chimiothérapie, mais plutôt de le rendre responsable 
de sa trajectoire de soins. Pour Sartre et les 
existentialistes, chaque fois qu’un choix s’offre à lui, 
l’être humain devient responsable des conséquences 
qui découleront de ce choix. « La première 
démarche de l’existentialisme est de mettre tout 
homme en possession de ce qu’il est et de faire 
reposer sur lui la responsabilité totale de son 
existence » (Sartre, 1946, p. 31). Mais il y a plus. 

Sartre avance qu’en plus de rendre l’être humain 
entièrement responsable de son existence, les choix 
s’offrant à lui entraînent, à chaque occasion, une 
remise en question de son système de valeurs. 
Comment ne pas voir ici le lien entre la prise de 
décisions charnières dans la trajectoire de soins d’un 
malade et la souffrance spirituelle, définie 
précédemment comme une atteinte à l’endroit du 
sens et des valeurs de l’individu ? Citons le 
philosophe : « Choisir d’être ceci ou cela, c’est 
affirmer en même temps la valeur de ce que nous 
choisissons, car nous ne pouvons choisir le mal; ce 
que nous choisissons, c’est toujours le bien [...] » 
(Sartre, 1946, p. 32). Ainsi, un patient choisissant par 
exemple de mettre un terme à ses séances 
d’hémodialyse ou choisissant de recourir à l’aide 
médicale à mourir déclare en quelque sorte que cette 
décision est la bonne, que cela correspond à l’idée 
qu’il se fait du Bien. Insistons enfin sur un autre 
aspect de la responsabilité vue par la lunette 
existentialiste, soit le caractère universel des choix 
faits par un individu particulier. En effet, Sartre 
avance que choisir ce qui est bien pour soi, c’est, 
consciemment ou non, choisir ce qui est bien pour 
tous. Pour le philosophe existentialiste, nul n’y 
échappe, pas même celui qui prétend n’engager 
personne dans sa conduite personnelle : « Ainsi je 
suis responsable pour moi-même et pour tous, et je 
crée une image de l’homme que je choisis; en me 
choisissant, je choisis l’homme » (Sartre, 1946, p. 
33). On peut donc observer, toujours selon l’angle 
existentialiste, que l’homme qui choisit de renoncer 
à un protocole de chimiothérapie en déclarant 
préférer la qualité de vie à sa quantité déclare que 
cela est ce qui est bien, à ses yeux, pour lui et pour 
tout être humain placé dans une pareille situation. 

3.3 Existentialisme et angoisse 

« La conséquence de nos remarques 
antérieures, c’est que l’homme, étant condamné à 
être libre, porte le poids du monde tout entier sur 
ses épaules : il est responsable du monde et de lui-
même [...] » (Sartre, 1943, p. 727). Cette formule de 
L’être et le néant (1943) résume bien ce que nous 
avons dit jusqu’à présent de l’existentialisme 
sartrien. De la liberté et de la responsabilité découle 
un concept des plus pertinents dans 
l’accompagnement spirituel au malade en fin de vie 
: l’angoisse. En effet, selon Sartre, « l’existentialiste 
déclare volontiers que l’homme est angoisse » (1946, 



   
 

 
Les Cahiers francophones de soins palliatifs • Volume 26, numéro 1          63 
 

p. 33). La formule est forte, catégorique, sans appel. 
Cela peut se comprendre en ce que, pour la pensée 
existentialiste, décider d’une action particulière, c’est 
décider de ce qui est bien. Compris de cette façon, « 
il ne peut pas ne pas y avoir, dans la décision [qu’un 
homme] prend, une certaine angoisse » (Sartre, 
1946, p. 36). Cette angoisse est inséparable de la 
notion de choix, et c’est en ce sens que j’avance 
qu’elle constitue un sentiment relativement nouveau 
dans le rapport à la médecine. Il y a angoisse à partir 
du moment où un choix s’offre à nous et qu’aucun 
guide ne se trouve sur notre chemin en dehors de 
notre propre conscience. Il y a angoisse à partir du 
moment où un acte décisionnel s’impose et devant 
lequel nous nous trouvons délaissé. Pour Sartre, en 
effet, « le délaissement implique que nous 
choisissons nous-même notre être. Le délaissement 
va avec l’angoisse » (1946, p. 47). Nous sommes 
délaissés au sens où personne, ni Dieu ni homme, 
ne vient nous montrer le bon chemin à prendre. 

Je voudrais ici marquer une importante 
distinction entre l’angoisse et l’anxiété. Cette 
distinction, au-delà du simple souci d’exactitude, me 
semble à même d’offrir un élément de réponse 
quant à la distinction entre le spirituel et le 
psychologique. Simplifions en soulignant que si 
l’anxiété trouve sa source dans la rencontre avec le 
danger, qu’il soit réel ou fictif, présent ou à venir, 
l’angoisse trouve quant à elle sa source dans la 
rencontre avec le choix. En effet, la psychiatrie 
contemporaine définit l’anxiété comme un état          
« reli[é] à l’attente, l’appréhension d’un événement » 
(Todorov et al., 2016, p. 412). Elle signe une                 
« incertitude psychologique » devant un danger 
présent ou à venir, que ce dernier soit réel ou non 
(Todorov et al., p. 412). Dans un article portant sur 
l’anxiété liée à la santé, les psychologues françaises 
Morgiane Bridou et Colette Aguerre définissent 
quant à elles l’anxiété comme « un état de tension 
interne [...] qui revêt trois composantes principales : 
la perception d’un danger imminent, [...] une attitude 
d’attente envers ce danger [...] et un malaise 
psychologique lié à la conscience d’une impuissance 
face à ce danger » (2012, p. 375). L’anxiété peut donc 
être comprise comme un phénomène psychologique 
pouvant être expliqué par les neurosciences et 
potentiellement réglé par la pharmacothérapie. 
L’angoisse, elle, toujours selon la philosophie de 
Jean-Paul Sartre, peut être définie comme ce poids 

ressenti par l’être mis devant un choix engageant son 
système de valeurs. Dans le même sens, la 
psychiatrie contemporaine, s’inspirant de la pensée 
du philosophe danois Sören Kierkegaard, dit de 
l’angoisse qu’elle « est inhérente à la liberté de choix 
devant ce qui est possible, incluant le péché envers 
lequel l’humain éprouve à la fois une attraction et 
une répulsion » (Todorov et al., 2016, p. 414). 
Notons qu’ainsi entendue, l’anxiété peut être vue 
comme une conséquence de l’angoisse. Il est en effet 
possible de voir comment le fait de choisir peut 
entraîner chez un patient une impression de danger. 
L’angoisse, quant à elle, apparaît comme un 
sentiment éminemment spirituel par son lien direct 
avec les valeurs de l’être angoissé. Je tiens l’angoisse 
comme étant étroitement liée à l’idée de souffrance 
spirituelle. En effet, l’angoisse doit être perçue 
comme le signe d’une situation où les valeurs de 
l’individu se voient ébranlées, mises à l’épreuve, 
remises en cause. Une angoisse prolongée ou encore 
une décision qui ne serait pas en accord avec les 
valeurs du patient, voilà des situations qui me 
semblent à même d’atteindre le patient dans sa 
spiritualité. Je rappelle que ma définition de la 
spiritualité ne se veut pas exhaustive, que je n’ai par 
exemple exploré que deux des six dimensions de la 
spiritualité identifiées par Cherblanc et Jobin (voir 
Moncion, 2024). Ainsi, je n’affirme pas que toute la 
souffrance spirituelle se résume à l’angoisse, mais 
que l’angoisse peut être perçue comme génératrice 
de souffrance spirituelle. 

3.4 L’existentialisme au service du médecin de 
soins palliatifs 

Par le portrait de l’être humain offert par la 
philosophie existentialiste de Jean-Paul Sartre, 
portrait insistant sur la liberté, la responsabilité et 
l’angoisse, il nous est possible de mieux comprendre 
ce qui se joue d’un point de vue spirituel dans la 
trajectoire de soins du malade. À ce point de l’article, 
rappelons que le but poursuivi est moins de critiquer 
la pensée existentialiste que d’examiner ce que cette 
vision de l’humain peut impliquer cliniquement 
lorsqu’il est question de fin de vie. L’idée selon 
laquelle l’être humain est totalement libre est 
contestable et contestée, certes. Ce qui m’intéresse 
ici, c’est l’impact de cette liberté à tout le moins 
accrue du mourant sur sa spiritualité. Cette façon de 
voir la trajectoire de soins du patient, vécue par ce 



   
 

 
Les Cahiers francophones de soins palliatifs • Volume 26, numéro 1          64 
 

dernier comme une série de choix faisant intervenir 
son système de valeurs, me permet d’avancer que le 
rôle du médecin dans le soulagement de la 
souffrance spirituelle peut peut-être se situer à ce 
point de rencontre entre le médecin et les valeurs du 
patient, soit l’acte décisionnel. Je souligne à ce point 
de l’article que l’acte décisionnel, dans le système de 
santé actuel, met en scène le médecin qui propose et 
le patient qui choisit. Le médecin est donc partie 
prenante de cet acte à forte teneur spirituelle. Il s’agit 
ici d’examiner de quelle façon le médecin peut 
accompagner le patient au fil de ses choix. 

Relevons d’abord un premier piège, celui qui 
consisterait, par le désir bienveillant de le soulager 
de cette angoisse, à prendre les décisions à la place 
du patient. S’il peut être lourd pour le patient d’être 
« condamné à être libre », il n’en demeure pas moins 
que cette liberté participe à sa spiritualité, à son 
humanité. Au-delà des questions d’ordre bioéthique 
et du cadre légal protégeant la liberté individuelle du 
patient, il importe, pour son propre épanouissement 
spirituel, que le patient participe activement au 
processus décisionnel. « Nous portons seuls le poids 
de nos vies », nous rappelle Albert Camus (1942, p. 
90). Le médecin doit se garder de se charger de ce 
poids. D’une part, cette prise en charge s’avérerait 
inefficace, l’angoisse demeurant toujours d’une 
façon ou d’une autre. En effet, le patient pourrait se 
demander s’il a bien fait de se décharger de ce poids 
ou si son médecin a pris la bonne décision le 
concernant. Choisir de déléguer, c’est encore 
choisir. D’autre part, le médecin se chargeant 
chaque fois d’un tel poids finirait tôt ou tard par 
crouler sous une telle accumulation de charges. 
Enfin, déléguer au médecin le fardeau de la décision 
reviendrait à orienter cette dernière selon le système 
de valeurs du médecin plutôt que selon celui du 
patient. Cette observation nous permet de glisser 
vers un second élément, à savoir que le médecin est 
lui aussi habité par une dimension spirituelle. 

Le médecin est, tout comme son patient, un 
être spirituel. Roseline de Romanet, que nous avons 
rencontrée lors du premier article, propose de 
considérer l’accompagnement comme « une 
rencontre entre deux souffles » (2015, p. 45). 
Reconnaître notre propre spiritualité ainsi que son 
influence dans notre posture de soignant m’apparaît 
essentiel. Nous construisons tous, consciemment ou 
non, un sens à notre vie, nous sommes tous porteurs 

de valeurs influençant nos décisions. Le simple fait 
d’avoir choisi la médecine et de la pratiquer jour 
après jour signe une spiritualité et témoigne des 
valeurs du médecin. Bienveillance, don de soi, 
dignité humaine, caractère sacré de la vie, à chaque 
soignant son moteur. Ayant cet état de fait à l’esprit, 
le soignant en général et le médecin en particulier 
doivent se garder de laisser leurs propres valeurs 
influencer les choix les plus intimes du patient. De 
Romanet nous rappelle qu’« accompagner 
spirituellement, ce n’est [...] pas conseiller le malade 
ni même le diriger ou le guider » (2015, p. 63). 
Comprenons par là que le médecin doit se garder de 
« diriger » et de « guider » le patient vers ses valeurs 
à lui, de l’orienter vers un sens qui ne soit pas celui 
du patient. En effet, de Romanet écrit plus loin que 
« l’accompagnement consiste à permettre à 
quelqu’un d’être pleinement lui-même, pas après pas 
» (2015, p. 64). C’est cette définition de 
l’accompagnement, mariée à cette vision de l’être 
humain offerte par Jean-Paul Sartre, qui offre à mon 
sens la meilleure piste quant au rôle du médecin dans 
l’accompagnement spirituel au patient en soins 
palliatifs. 

Le médecin d’aujourd’hui n’administre pas les 
médicaments, n’installe à peu près jamais de sonde 
urinaire ou d’accès vasculaire périphérique, ne 
participe ni aux soins d’hygiène ni aux manœuvres 
de mobilisation du patient. Son seul contact avec le 
corps du malade survient lors de l’examen physique, 
examen qui mériterait une réflexion plus 
approfondie, mais qui déborde le sujet du présent 
article. Ce qui lie d’abord un médecin et son patient, 
c’est donc la communication, la parole, le verbe, 
l’échange et bien sûr l’écoute. Au terme de cet 
échange se trouve presque toujours, in fine, un 
choix, une prise de décision, qu’elle soit majeure ou 
non. Je ne prétends pas que la totalité du rôle du 
médecin dans l’accompagnement spirituel se trouve 
dans cette décision. Je note seulement que 
l’omniprésence de l’acte décisionnel est particuliere 
à la relation médecin-patient, et que l’on peut y voir 
une dimension de l’accompagnement spirituel qui 
ne saurait être comblée par un autre professionnel 
de la santé. Si l’accompagnement spirituel du 
mourant par le médecin s’incarne donc dans l’acte 
décisionnel, la question qui se pose est de savoir 
comment, donc, accompagner cet acte. Le malade, 
en tant qu’individu « condamné à être libre », 



   
 

 
Les Cahiers francophones de soins palliatifs • Volume 26, numéro 1          65 
 

demeure l’unique responsable de ses décisions, nous 
l’avons vu avec Sartre. Il ne s’agit pas de le guider 
vers les valeurs qui sont les nôtres, nous l’avons 
souligné avec de Romanet. Il s’agit plutôt, par la 
double posture de professionnel de la santé et 
d’observateur externe de la réalité du patient, de 
faire refléter l’adéquation ou le schisme entre les 
valeurs du patient et les décisions qu’il a prises. Le 
partage d’information, vu sous cet angle, apparaît 
dès lors comme spirituel en ce que le médecin, étant 
en connaissance de ce qu’impliquent les différentes 
options cliniques, peut entrevoir en quoi les valeurs 
du patient seront mises à l’épreuve. Cela suppose 
inévitablement une certaine connaissance du patient 
soigné. Face au patient qui, malgré les mises en 
garde concernant les impacts potentiels d’une 
réanimation cardiorespiratoire, demanderait 
néanmoins qu’elle soit tentée le cas échéant, une 
observation telle que : « D’après ce que je connais 
de vous, cela ne m’étonne pas. Vous me semblez 
fonceur et amoureux de la vie, n’est-ce pas ? » 
m’apparaît profondément spirituelle. À l’inverse, 
face au patient qui renoncerait à recourir à un 
traitement expérimental et optant pour une 
approche palliative précoce, le médecin devinant les 
valeurs de son patient et partageant une observation 
telle que « Ai-je tort en suggérant que, pour vous, la 
qualité de vie semble plus précieuse que la      
quantité ? », embrasserait selon moi son rôle 
d’accompagnateur spirituel. Ces formules ne 
peuvent pas, bien entendu, être lancées comme des 
automatismes. Elles doivent, pour être chargées 
spirituellement, être appliquées au patient dans son 
individualité, individualité qui se laissera découvrir 
au fil des entretiens, dans les mots et les non-dits, 
dans les projets et les souvenirs que partagera le 
patient. Je n’ai mentionné ici que deux exemples 
fictifs de patients ayant pris des décisions en 
harmonie avec leurs valeurs. Cependant, le rôle du 
médecin m’apparaît autant sinon plus important 
dans le cas inverse. 

L’angoisse, entendue au sens sartrien, peut en 
effet être particulièrement vive pour le patient ayant 
pris, pour mille et une raisons, une décision allant 
consciemment ou non à l’encontre de son système 
de valeurs. Le médecin attentif au vécu de son 
patient me semble bien placé pour nommer les 
valeurs dont le patient est porteur. Par ses propos, 
ses comportements, ses réactions, le patient laisse 

voir au médecin observateur les valeurs qui 
l’habitent. Bien souvent, le patient peut éprouver de 
la difficulté à nommer ces dites valeurs, à mettre des 
mots sur ce qui fait sens en lui. Une sorte de 
confusion spirituelle peut s’installer, 
particulièrement dans le contexte d’une maladie 
avancée, où d’innombrables décisions critiques 
doivent être prises alors même que la fatigue, la 
somnolence et la douleur s’installent. Agir en miroir 
des valeurs peut, je pense, aider le patient à 
harmoniser sa spiritualité à sa trajectoire de soins. 
Notons également que l’expression « système de 
valeurs » sous-entend que les valeurs sont 
interreliées, organisées, hiérarchisées chez chacun 
d’une façon éminemment complexe. Par exemple, 
l’opposition souvent faite entre qualité de vie et 
quantité de vie ne peut être entendue au sens 
dichotomique. Ce n’est pas l’une ou l’autre. Ces 
deux éléments de la fin de vie, qualité et quantité, 
doivent être en tout temps mis en relation, pondérés 
l’un par rapport à l’autre, être négociés en quelque 
sorte. Le médecin, par sa connaissance des tenants 
et aboutissants des différentes options 
thérapeutiques proposées, peut être d’une grande 
aide dans cette pondération, dans cette négociation. 
Par exemple, devant un patient en phase terminale 
verbalisant le désir de conserver par-dessus tout sa 
dignité, qui de mieux que le médecin pour 
l’accompagner dans le choix qui est le sien entre une 
sédation palliative continue éventuelle et le recours 
à l’aide médicale à mourir ? Par l’étude et 
l’expérience, le médecin connaît chacune des deux 
options. La discussion relative à ce choix, à première 
vue d’ordre médical, peut donc être chargée de 
spiritualité en ce que la description des deux 
scénarios devient orientée sous l’angle de la dignité 
chérie par le patient. 

En somme, je crois que la philosophie 
existentialiste portée par Jean-Paul Sartre, par son 
insistance sur la liberté et la responsabilité propres à 
tout être humain, peut nous permettre de mieux 
saisir ce qui peut habiter le malade d’aujourd’hui. En 
faisant observer la place toujours plus importante de 
l’acte décisionnel dans la trajectoire de soins du 
patient, j’ai pu identifier l’angoisse comme étant une 
source potentielle de souffrance spirituelle. Enfin, 
mettant en relation la philosophie sartrienne avec la 
vision d’accompagnement en soins palliatifs 
développée par Roseline de Romanet, j’ai pu 



   
 

 
Les Cahiers francophones de soins palliatifs • Volume 26, numéro 1          66 
 

suggérer que le rôle du médecin dans 
l’accompagnement spirituel au patient en fin de vie 
se trouve peut-être en partie dans le fait d’aider le 
patient à faire les choix les plus harmonieux par 
rapport à ses valeurs les plus chères, par rapport au 
sens qu’il souhaite donner à sa fin de vie.  

 
4. LE ROLE DU MEDECIN FACE A LA 
SOUFFRANCE SPIRITUELLE 

J’achève ici ma réflexion sur le rôle du médecin 
de soins palliatifs dans le soulagement de la 
souffrance spirituelle du patient en fin de vie. Cette 
réflexion se sera déployée sur deux articles. J’ai 
d’abord tenté de voir en quoi une définition de la 
spiritualité et de la souffrance spirituelle s’avérait 
nécessaire à un meilleur accompagnement spirituel 
de la part du corps médical. J’ai alors souligné qu’une 
compréhension de ce qu’est la spiritualité en soins 
palliatifs s’avère essentielle à une plus grande 
implication du médecin dans l’accompagnement 
spirituel. J’ai ensuite tenté de parvenir à une 
définition de la spiritualité à partir de la littérature 
existante. Me penchant sur les ouvrages de 
l’infirmière Roseline de Romanet, du médecin Jean-
Claude Devoghel ainsi que des professeurs Jacques 
Cherblanc et Guy Jobin, j’ai identifié comme point 
de convergence la notion de sens. Des différentes 
dimensions de la spiritualité établies par Cherblanc 
et Jobin, j’ai retenu celles de sens et de valeur comme 
dimensions les plus susceptibles d’impliquer le 
médecin de soins palliatifs. J’ai ainsi défini la 
spiritualité comme étant ce qui fait sens en chacun 
de nous, ce qui s’incarne à travers nos valeurs et nos 
choix. Cette définition que l’on pourrait qualifier de 
clinique m’a ensuite permis d’explorer différentes 
avenues concernant l’accompagnement du patient 
par le médecin. Je me suis arrêté sur la nécessité de 
distinguer la peur de mourir de la peur de souffrir, 
aidé en cela par les travaux de la philosophe 
Alexandrine Schniewind à propos de la mort. Ma 
réflexion m’a ensuite amené à explorer la 
philosophie de l’absurde développée par Albert 
Camus dans Le mythe de Sisyphe. J’y ai constaté 
l’impossibilité pour la raison humaine de saisir un 
sens extérieur et transcendant. Je me suis alors 
également intéressé à la définition camusienne de la 
révolte et comment celle-ci peut prendre la forme 
d’une construction de sens en fin de vie. Je me suis 

attardé un instant sur la distinction entre sens à 
découvrir et sens à construire en me basant sur la 
pensée du psychiatre Viktor E. Frankl. J’ai souligné 
que toute trajectoire de fin de vie relevait de la 
construction de sens, de la persistance de soins actifs 
jusqu’au recours à l’aide médicale à mourir. Par la 
suite, appuyé par la philosophie existentialiste 
développée par Jean-Paul Sartre, j’ai cherché à 
mettre en lumière la place grandissante de la liberté 
et de la responsabilité dans la médecine 
contemporaine. Cherchant des moyens de soulager 
l’angoisse du patient en fin de vie, définie comme le 
sentiment éminemment spirituel survenant face à 
des choix remettant en question notre système de 
valeurs, j’ai défendu l’idée qu’il revient au médecin 
d’aider le patient, par ses connaissances médicales 
concernant les différentes avenues thérapeutiques, à 
harmoniser les multiples choix cliniques aux valeurs 
préconisées par le malade. J’ai également fait voir 
que l’acte décisionnel, constamment mis de l’avant 
dans la trajectoire de soins des malades 
d’aujourd’hui, devait être envisagé sous l’angle de la 
spiritualité, les sujets et les décisions en jeu 
dépassant largement le strict domaine du corps. 

En conclusion, si l’exercice de définition de la 
spiritualité m’a semblé incontournable à la tâche que 
je m’étais fixé, la réflexion concernant l’implication 
potentielle du médecin m’aura quant à elle demandé 
de choisir un angle de réflexion. Je suis conscient 
que de nombreuses avenues n’auront pas été 
étudiées. Il n’aura pas été question dans cet article, 
par exemple, de la notion de dignité. Je n’ai pas non 
plus étudié la question du rapport au corps, de la 
charge spirituelle que peut comprendre un examen 
physique. Le rapport du médecin à sa propre 
spiritualité mériterait également une réflexion plus 
étendue. Je ne prétends donc pas avoir offert une 
réponse tous azimuts, si une telle réponse est 
possible. Je crois cependant avoir mis en lumière des 
éléments cruciaux et particuliers à la relation 
médecin-patient. La parole, l’échange, l’acte 
décisionnel vu comme créateur de sens, 
l’harmonisation entre les valeurs du patient et les 
choix qui sont les siens, tous ces éléments me 
semblent à même d’éclairer les consciences quant au 
rôle du médecin dans l’accompagnement spirituel au 
patient en fin de vie. 

 



   
 

 
Les Cahiers francophones de soins palliatifs • Volume 26, numéro 1          67 
 

 
DECLARATION 

L’auteur déclare n’avoir aucun conflit d’intérêts 
à déclarer. 

 
REMERCIEMENT 

L’auteur tient à remercier M. Gilles Nadeau, 
intervenant en soins spirituels à la Maison Michel-
Sarrazin de Québec, pour son soutien, sa 
supervision, ses propositions d’ouvrages de 
réflexion et sa lecture critique de l’article tout au long 
de l’élaboration de celui-ci. 

L’auteur tient à remercier la direction du 
Programme de compétences avancées en soins 
palliatifs de l’Université Laval, à Québec. 

 
RÉFÉRENCES 
Bridou, M. et Aguerre, C. (2012). L’anxiété envers la santé : 

définition et intérêt clinique d’un concept novateur et 
heuristique. Annales médico-psychologiques, 170(6), 
p.375-381. 
https://doi.org/10.1016/j.amp.2010.11.017 

Camus, A. (1942). Le mythe de Sisyphe. Éditions Gallimard, 
1985, collection Folio essais. 

De Romanet, R. (2015). La mort est une affaire spirituelle. 
Salvator. 

Moncion, J.-N. (2024). Entre médecine et philosophie : 
réflexion sur le rôle du médecin de soins palliatifs dans 
le soulagement de la souffrance spirituelle du patient 
en fin de vie. Cahiers francophones de soins palliatifs. 
24(2), p. 80-91. 
https://revues.ulaval.ca/ojs/index.php/cahiers-
francophones-sp/article/view/52705 

Sartre, J.-P. (1943). L’être et le néant. Gallimard. 
Sartre, J.-P. (1946). L’existentialisme est un humanisme. 

Éditions Gallimard, 1996, collection Folio essais. 
Schniewind, A. (2016). La mort. PUF. 
Todorov, C., Borgeat, F. et Labrecque, J. (2016). Chapitre 20 

: Troubles anxieux, panique, phobies. Dans P. Lalonde 
et G.-F. Pinard (dir.), Psychiatrie clinique : Approche 
bio-psycho-sociale (4e éd., tome 1, p. 411-445). 
Chenelière Éducation. 

 
 


