ENTRE MED!
PHILOSOPHIE

EXPLORATION DU ROIL.

HCINE ET

T

DU MEDECIN DE SOINS
PALLIATIEFS DANS LE
SOULAGEMENT DE LA
SOUFFRANCE SPIRITUELLE

(deuxieme partie)

JEAN-NICOLAS MONCION
Médecin de soins palliatifs
Hopital Maisonneuve-Rosemont

Couttiel : jean-nicolas.moncion.med@ssss.gouv.qc.ca

RESUME

Poursuivant la réflexion sur le role du médecin
de soins palliatifs dans le soulagement de la
souffrance spirituelle du patient en fin de vie a partir
d’une définition de la spiritualité centrée sur les
concepts de sens, de valeur et de choix, lauteur
explore d’abord briévement ce qui ne reléve pas de
la souffrance spirituelle. Puis, s’appuyant sur la
philosophie existentialiste de Jean-Paul Sartre,
Pauteur explore Iimpact de la liberté toujours
croissante dans le vécu du malade sur la souffrance
spirituelle vécue par celui-ci. L’auteur identifie 'acte
décisionnel comme étant un moment particulier de

la relation patient-médecin, au cours duquel le
médecin  peut potentiellement apporter un
soulagement a la souffrance spirituelle vécue.

Mots clés
Soins  palliatifs,

excistentialisme.

Souffrance  spirituelle, — angoisse,

ABSTRACT

Pursuing his reflection on the role of the
palliative care physician in the relief of spiritual pain
based on a definition of spirituality rooted in the
concepts of meaning, value and choice, the author

Les Cabiers francophones de soins palliatifs » Volume 26, numéro 1

Creative Commons Attribution 4.0 International License ISSN 2816-8755

i



begins with the identification of what spiritual pain
is not. Then, grounded in the existentialist
philosophy of French author Jean-Paul Sartre, the
author explores the impact of the ever-growing
liberty in the medical domain on spiritual pain. The
author identifies the action of choice making as a
specific moment of the patient-physician relation
where the later can play a role in spiritual pain relief.
Ways of playing that role are then explored.

Keywords

Palliative
Excistentialism.

Care,  Spiritnal ~ Distress,  Anguish,

1. DEFINITION DE LA SPIRITUALITE :
UN RAPPEL

Dans un précédent article paru aux Cahiers
francophones de soins palliatifs (Moncion, 2024),
jai exploré le role potentiel du médecin de soins
palliatifs dans la prise en charge de la souffrance
spirituelle que vivent les patients en fin de vie. J’ai
d’abord travaillé a I’élaboration d’une définition
concrete de la spiritualité, espérant de cette maniere
éclairer le clinicien souvent peu a 'aise avec cette
composante de la souffrance du patient. Définir
pour mieux comprendre, telle était I'idée. Cette
définition,  appuyée  sur  une littérature
multidisciplinaire, s’articule autour des concepts de
sens, de valeur et de choix. En effet, je définis la
spiritualité comme étant ce qui fait sens en nous. Si
ce sens est de nature assez indicible, j’ai observé que
celui-ci se laisse entrevoir a travers les valeurs que
porte tout un chacun et qui sont, elles, susceptibles
d’étre nommées, identifiées. J’ai finalement fait
lobservation que nos valeurs les plus chéres
transparaissent a leur tour dans les choix que nous
faisons. Cette définition du spirituel se veut clinique,
concréte et en quelque sorte minimale. Plusieurs
pourraient la trouver insuffisante. Je ne nie pas
quune telle définition puisse reléguer certains
aspects du spirituel ~ a  Tarriere-scene,
particulicrement la notion de transcendance. Par
contre, je tiens a rappeler que j’ai cherché a batir une
vision du spirituel qui soit accessible au médecin
praticien. Lorsque vient le temps d’aborder la
souffrance spirituelle, mon but n’était pas, et ne I'est

pas davantage aujourd’hui, de faire du médecin
I’équivalent d’un intervenant en soins spirituels. Je
souligne en revanche que tout patient ne sera pas
suivi par un tel intervenant. Le refus de rencontrer
les services de soins spirituels, encore fortement
associés dans la vision collective 2 I’Eglise
catholique, est chose fréquente dans le Québec
d’aujourd’hui. De plus, le réflexe de faire appel a un
tel intervenant est encore chose rare en dehors des
praticiens spécialisés en soins palliatifs. I1 y a donc
bien des situations ou le médecin se trouvera
relativement seul dans 'accompagnement spirituel
au mourant. Il lui faut alors une compréhension de
base de ce qu’est la spiritualité. Sens, valeur, choix.
Ces trois éléments m’ont semblé, et me semblent
encore aujourd’hui, 2 méme de construire une telle
compréhension.

Si j’ai exploré plus en profondeur la question
du sens lors du premier article, m’arrétant lors de cet
exercice sur la pensée d’Albert Camus au sujet de
I’absurde, je voudrais poursuivre ma réflexion sur le
role du médecin de soins palliatifs dans le
soulagement de la souffrance spirituelle en
explorant plus précisément la question des valeurs
et celle des choix. Je m’appuierai pour ce faire sur la
philosophie dite existentialiste du philosophe
francais Jean-Paul Sartre, contemporain d’Albert
Camus. Mais d’abord, et j’y vois une pertinence non
négligeable quant au soulagement de la souffrance
spirituelle, je propose que nous nous arrétions un
instant sur ce que la souffrance spirituelle n’est pas
dans cette dure réalité qu’est la fin de vie.

2. CE QUE LA SOUFFRANCE
SPIRITUELLE N’EST PAS : EXPLORER
LA PEUR DE LA MORT

Définir un concept, c’est dans le méme temps
mieux comprendre ce qu’il n’est pas. J’ai proposé
que la spiritualité peut étre définie comme ce qui
touche au sens de notre vie, que ce sens peut étre
compris a travers nos valeurs les plus cheres,
lesquelles s’incarnent a travers nos choix les plus
déterminants. Nest-il pas alors plus facile de cerner
ce qui ne reléve pas de 'accompagnement spirituel
au malade ? Je le crois, tout comme je crois pouvoir
tirer la aussi des ¢éléments pertinents pour
I’'accompagnement au malade.

Les Cabiers francophones de soins palliatifs » Volume 26, numéro 1

58



La mort fait peur, certes. Du moins, pour la
plupart d’entre nous. Mais qu’est-ce qui, dans la
mort, nous effraie tant ? Pour Alexandrine
Schniewind, philosophe suisse et autrice du bref
essai La mort (PUF, 20106), cette peur a changé de
visage depuis quelques décennies. Pour Ia
philosophe, la laicisation progressive de ’'Occident,
I’évanescence de la présence du religieux dans notre
quotidien ainsi que les incroyables progres
techniques de la médecine moderne ont fait en sorte
qu’aujourd’hui, « ce qui intéresse la plupart des gens
[...], C’est de savoir comment 'on va mourir et non
plus ce qui nous attend éventuellement apres la mort
» (Schniewind, 2016, p. 70). La question de l'apres
serait progressivement reléguée derriere la question
de l'avant. Pour Pautrice, la mort en tant qu’apres est
désormais un état qui intéresse moins les
Occidentaux que la mort en tant quagonie. Ce qui
nous inquicte désormais, ce serait les conditions
dans lesquelles se déroulera le fait de mourir.
Comment vais-je mourir ? Voila la question qui nous
angoisse aujourd’hui. Je note que le déploiement de
l'aide médicale a mourir au Québec, qui rend la
question du comment particulié¢rement importante
en ce qu'elle permet un certain renoncement et un
certain controle sur la fin de vie, n’a pu quamplifier
ce mouvement. Il n’est pas question ici de jeter un
regard moral sur cet état de fait ni de juger
favorablement ou non la légalisation de ce soin.
Simplement, il importe de réaliser que la question du
comment, a savoir si le processus d’agonie sera
chargé de douleur, de dyspnée ou encore de
confusion, est devenue particulie¢rement importante
pour le Québécois d’aujourd’hui, en ce quil a
désormais le moyen de renoncer a ce moment de sa
vie qui était, jusqu’en 2014, un passage obligé. Le
patient qui questionne le médecin sur les potentiels
symptomes a venir ne le fait plus dans 'unique but
de savoir a quoi s’en tenir, mais également dans le
but d’orienter ses actions et ses choix en fonction
des informations qui lui seront données. On voit ici
poindre la notion de choix évoquée dans notre
définition de la spiritualité. Nous y viendrons. Si je
souligne pour I'instant cet état de fait, c’est que, sila
question de Papres intéresse davantage le prétre ou
le philosophe, la question du comment fait quant a
elle appel au médecin. Une tumeur cérébrale
devient-elle a tous coups douloureuse ? Est-il
possible que je devienne inapte bien avant de
décéder ? La morphine accélérera-t-elle ma fin de vie

? Le médecin est en effet le mieux placé pour
répondre aux inquiétudes de ce genre. S’il n’aura pas
réponse a tout, la médecine butant encore sur
I'inconnu et lincertitude dans bien des domaines
incluant la fin de vie, il sera néanmoins en mesure
de dissiper bien des craintes. Que ce soit en
détricotant certaines fausses croyances ou encore en
présentant des moyens efficaces de lutter contre
certains symptomes, les craintes d’ordre médical
peuvent la plupart du temps étre apaisées par
Iécoute et le partage dinformation. Pour
Schniewind, « 'approche contemporaine de la mort
marque avant tout un changement radical de
paradigme : on se tourne a présent vers la science, et
en particulier la biologie et la médecine, pour
qu’elles nous disent comment gérer le fait de mourir
» (2016, p. 71). La peur de la mort peut nous sembler
une affaire des plus spirituelles. Elle peut ainsi
nourrit  chez le médecin un  sentiment
d’impuissance, la spiritualité ne relevant pas des
analyses sanguines et des perfusions intraveineuses.
Or, je tiens ici a mettre en lumiére que, a en croire la
philosophe, cette peur de mourir peut bien souvent
s’avérer une peur de souffrir, une peur d’ordre bien
plus médical que spirituel. C’est 1a ou, me semble-t-
il, le médecin se trouve en terrain connu. S’il n’est
pas dans ses cordes de converser au sujet de 'au-
dela, du salut ou encore de 'immortalité des ames,
le médecin peut en revanche rassurer un patient qui
craindrait, par exemple, devoir traverser « des mois
de coma » avant de décéder. Un autre, mentionnant
avoir « peur de la mort », craindra en fait une
détresse respiratoire a domicile. Ces peurs peuvent
potentiellement étre dissipées par le médecin et par
ses connaissances médicales. Le remeéde, s’il est en
partie composé d’accompagnement, reléve pour une
large part d’enseignement au patient. Je dirai donc
ceci : ne présumons pas que la peur du patient face
a la mort releve en grande partie de la sphere
spirituelle. N’oublions jamais que la « peur de la
mort » peut désigner des inquiétudes bien diverses,
et que nombre d’entre elles peuvent étre apaisées par
le savoir médical et les promesses techniques de la
médecine contemporaine. Cette observation se veut
une invitation au médecin soignant un patient en fin
de vie a explorer la peur de la mort, qu’elle soit
manifeste, verbalisée ou encore voilée par le patient.
« Avez-vous peur pour la suite ? Qu’est-ce qui vous
tourmente le plus ? Y a-t-il quelque chose qui vous
tracasse ? Avez-vous peur d’avoir mal ? Avez-vous

Les Cabiers francophones de soins palliatifs » Volume 26, numéro 1

59



peur de suffoquer ? » Toutes ces questions me
semblent des plus adéquates. I s’agit de ne pas
laisser en plan des peurs d’ordre médical qui
pourraient trouver un soulagement facile par un
simple mot du médecin. Une simple invitation a une
communication saine et courageuse. Comme
mentionné dans le précédent article, des réponses
qui renverraient aux domaines de la religion, de la
théologie ou de la quéte existentielle, plutot que de
désarconner le médecin, doivent a mon avis étre
vues comme autant d’occasions d’introduire
I'intervenant en soins spirituels.

3. ANGOISSE, UNE NOUVELLE
VENUE DANS LA FIN DE VIE :
PERSPECTIVE EXISTENTIALISTE

Un homme au début de la soixantaine est
trouvé porteur, a la suite de tests de dépistage, d’'un
cancer de la prostate sans métastases a distance. Ce
méme homme, il y a cinquante ans, n’aurait tout
d’abord pas été diagnostiqué si précocement, faute
d’outils diagnostiques assez sensibles. Ensuite, il
aurait accueilli le diagnostic avec impuissance
quelques années plus tard, 'aurait abordé comme on
aborde une fatalité, faute cette fois-ci de traitements
efficaces. Mais la médecine a bien changé. Notons
d’abord que ce patient se trouvait devant le choix de
passer, ou non, les examens de dépistage. Allant de
Pavant avec ces examens et recevant un résultat
positif, ce méme homme se retrouve aujourd’hui
devant I'urologue, qui lui offre d’abord trois choix :
une surveillance active, un traitement par
radiothérapie ou encore un traitement chirurgical.
Pour chaque option, des statistiques, un pronostic,
un profil d’effets indésirables, une fréquence précise
de rtendez-vous médicaux. Choisira-t-il la
radiothérapie que l'urologue lui fera rencontrer son
collegue radio-oncologue, qui lui offrira de choisir
entre une radiothérapie externe ou une
curiethérapie. Une fois de plus, pour chaque option,
des statistiques, un pronostic, un profil d’effets
indésirables, une fréquence précise de rendez-vous
médicaux. Un an, deux ans passent pour notre
patient ayant finalement regu une curiethérapie. Un
examen de controle le trouve désormais porteur de
métastases osseuses. Retour dans le cabinet du
médecin, de I’hémato-oncologue cette fois. Les
options ont changé, certes, on ne parle plus

d’éradiquer le mal, mais plutét de ralentir sa
progression. Chimiothérapie, hormonothérapie,
chacune de ces options venant avec ses statistiques,
son pronostic, son profil d’effets indésirables, sa
fréquence particuliére de rendez-vous médicaux. Le
patient, un peu perdu, adhére a un traitement
combiné de chimiothérapie et d’hormonothérapie.
Le temps passe, encore. La maladie ayant progressé,
le patient commengcant a ressentir les effets du mal
et des traitements, il mentionne a son médecin ne
plus vraiment voir ou tout cela le méne. Le médecin,
a écoute des interrogations de son patient, aborde
alors ce que nous appelons communément le niveau
de soins, ou niveau d’intervention médicale. Une
série de questions et de choix afin de savoir si le
patient accepte, le cas échéant, une réanimation
cardiaque, une intubation, une  assistance
ventilatoire non invasive, un séjour aux soins
intensifs, une hémodialyse d’urgence, le traitement
intraveineux de conditions réversibles, le transfert
en centre hospitalier si sa condition venait a se
détériorer. Tant de questions abordées en quelques
minutes. Le temps passe. Le patient porte désormais
depuis cing, dix, quinze ans le poids de son
diagnostic, des traitements acceptés, des décisions
prises a différents moments de sa trajectoire de
soins. Il est hospitalisé a quelques reprises, accepte
ici une désobstruction endoscopique de ses voies
urinaires, la un court séjour aux soins intensifs pour
traiter un sepsis pulmonaire attribuable a
laffaiblissement iatrogénique de son systéme
immunitaire. Le temps vient ou le patient opte pour
des soins exclusivement palliatifs. Des symptomes
qui sont les siens, une douleur diffuse et un
essoufflement au moindre effort, il attend une prise
en charge intégrale par ’équipe médicale. Cette
dernicre, dans Iesprit qui est celui de la médecine
d’aujourd’hui et qui préconise lautonomie du
patient, tient en revanche a ce que ce soit le patient
qui soit maitre des décisions cliniques. Voila donc
un médecin qui, une fois de plus, lui remet le
pouvoir décisionnel. Ce patient sera jusqu’a la fin le
capitaine d’un navire qu’il n’a jamais choisi de
diriger. D’abord, le choix de tenter une fin de vie a
domicile ou d’étre admis dans un milieu de fin de
vie. Ensuite, la mort approchant, le choix entre soins
palliatifs classiques, sédation palliative continue ou
aide médicale a mourir. Dans la palliation des
symptomes, il lui sera par exemple demandé s’il
préfere prioriser le soulagement ou I'état d’éveil,

Les Cabiers francophones de soins palliatifs » Volume 26, numéro 1

60



l'analgésie ou la mobilité. Ce patient, fictif mais
représentatif de bien des patients atteints de cancer,
aura vécu dans sa chair et dans ses choix les
immenses progres techniques de la médecine
moderne. Ces progres sont bénéfiques, il n’est pas
question ici de le nier. Je souhaite seulement, par
I'llustration de cette trajectoire de soins, mettre en
lumiere la place croissante de I’acte décisionnel dans
le vécu des patients. De plus, la réflexion qui suit ne
se veut pas une critique du modele actuel plagant le
patient au cceur des décisions cliniques ni un
plaidoyer en faveur d’un retour au paternalisme
médical. Ces questions sont de lordre de la
bioéthique et le présent article ne cherche pas a y
répondre. En effet, je cherche moins a savoir ce qui
devrait étre que comment faire avec ce qui est. Par
I'llustration de la trajectoire de soins de ce patient,
jai cherché a souligner deux composantes
hautement spirituelles et relativement nouvelles
dans le parcours des hommes et des femmes aux
prises avec des maladies graves : la liberté et
I'angoisse. Deux cotés d’'une méme médaille.

Je propose ici au lecteur une bréve incursion
dans I’existentialisme sartrien. Sije crois la pensée de
Jean-Paul Sartre a méme de supporter une réflexion
portant sur la souffrance spirituelle en fin de vie,
c’est qu’elle s’intéresse a la liberté, a la responsabilité
individuelle, a 'angoisse et au désespoir. Suivant la
lecture du parcours médical de ce patient fictif, la
simple énumération de ces concepts devrait en effet
suffire a suggérer la pertinence du philosophe avec
I'objet de mon étude. Je commencerai avec 'origine
de T'angoisse humaine selon Sartre, cette phrase
souvent citée selon laquelle « lexistence précede
Iessence » (1946, p. 26). Comprenons de cette idée
que, pour Sartre, aucun code de conduite n’est
proposé a I’étre humain, qu’en chaque occasion ou
un étre humain se voit forcé de prendre une
décision, il n’y a jamais de bon choix, entendu au
sens d’un Bien extérieur et transcendant. Il n’est pas
de voie préexistante a celle que nous empruntons.
Pour les existentialistes, le bon chemin n’est pas a
trouver, mais a faire. Pour Sartre et les
existentialistes, I’étre humain, en choisissant A
plutot que B, en choisissant d’étre admis sur une
unité de soins palliatifs plutot que de tenter une
cinquiéme ligne de chimiothérapie, choisit ce qui est
bien. Notons que cette idée selon laquelle «
Pexistence précede l'essence », si elle peut étre

défendue par ’homme habité par Dieu, résonne tout
particulicrement avec la spiritualité athée dont est
issu le philosophe (Sartre, 1946, p. 26). Cette
observation me semble des plus pertinentes
lorsqu’elle est appliquée a la société québécoise
contemporaine, marquée par son attachement a la
laicité. Prenant exemple de cet outil quelconque
qu’est le coupe-papier (1946, p. 26). Sartre souligne
que cet objet banal a une nature et un but qui lui
sont propres et qui le précedent. 11 s’agit la de son
essence. L’existence d’un coupe-papier particulier
est orientée en fonction de cette essence : il a été fait
pour cela. Ainsi, pour le coupe-papier, c’est 'essence
qui précede Pexistence (Sartre, 1946, p. 27). 1l n’en
va pas de méme pour I'étre humain, jeté dans le
monde sans essence préalable, sans avoir été fait
pour quelque chose. En résulte, selon le philosophe
francais, une totale liberté.

3.1 Existentialisme et liberté

Cette antériorité de I'existence par rapport a
I’essence conduit le philosophe existentialiste a une
série de constats portant sur la question de I’étre. Je
souhaite ici mettre en lumicre la pertinence de ces
constats en ce qui a trait a 'accompagnement du
malade en fin de vie. Premier constat, I’étre humain
est un étre absolument libre. Il s’agit 1a du point de
vue existentialiste et 'objet du présent article est
moins d’examiner I'exactitude de ce point de vue
que de voir en quoi son adoption peut guider le
médecin dans 'accompagnement au mourant. Je
préciserai seulement un point, a savoir que je ne lis
pas chez Sartre un déni de certains événements
échappant a notre controle. Ainsi, si 'on ne choisit
pas de développer un cancer, de devenir veuf ou
encore de perdre son emploi, le philosophe
existentialiste insistera cependant sur le fait que nous
sommes libres quant a la facon de réagir a ces
événements malheureux et libres quant aux
décisions que de tels événements impliquent. Nous
sommes libres en ce sens qu’il n’est pas de bonne
fagon de réagir a 'annonce d’un diagnostic grave.
Cest par Tabsence dune essence humaine
précédant notre existence, par linexistence d’un
code de conduite extérieur a nous, que Sartre peut
affirmer « [qu’]il n’y a pas de déterminisme, [que]
I’homme est libre, [que] ’'homme est liberté » (19406,

p. 39).

Les Cabiers francophones de soins palliatifs » Volume 26, numéro 1

61



Or, cette liberté individuelle, loin de la liberté
politique consacrée par nos systemes démocratiques
contemporains, n’est pas pour Sartre affaire de joie
et de bonheur. Au contraire, jobserve avec quelle
gravit¢  le  parcours  oncologique  décrit
précédemment illustre bien Iidée existentialiste
selon laquelle « "Thomme est condamné a étre libre »
(Sartre, 1946, p. 39). Par cette formule, Sartre met
en lumicre une facette rarement évoquée de la
liberté : son poids. « Ce qu’il est lourd d’étre libre !
, semble nous dire le philosophe. Transposons-
nous en effet dans un cabinet médical. Combien de
fois peut-on entendre un patient dire a son
médecin : « Et si ¢’était vous, docteur ? Et si ¢’était
votre mere ? Votre pere ? » Il n’est pas rare
d’entendre un patient soupirer : « Qu’est-ce que j’en
sals, ce n’est pas moi le médecin. » Je vois dans ces
formules des signes dune liberté devenue
suffocante, des appels a faire porter a autrui le
fardeau de la décision. Ces « Docteur, qu’en pensez-
vous ? » doivent étre entendus comme un désir de
partager ce poids parfois trop lourd d’une liberté
sans cesse amplifiée par les possibilités issues du
progres du génie biomédical. Je rappelle qu’il y a a
peine cinquante ans, cette liberté n’existait a peu
pres pas, la médecine d’alors n’offrant que peu de
remédes éprouvés d’une part et, d’autre part, la
structure sociale d’antan faisant porter le fardeau
décisionnel sur les différentes figures d’autorité,
qu’elles soient médicales, religieuses ou politiques.

»,

3.2 Existentialisme et responsabilité

La pensée existentialiste fait de I’étre humain
un étre libre, cela est entendu. Quelles conséquences
pouvons-nous tirer de ce constat, de cette
condamnation ? D’abord, que « l'homme est
responsable de ce qu’il est » (Sartre, 1946, p. 31).
Comprenons bien ce postulat lorsqu’il est appliqué
au patient en fin de vie : il n’est pas question ici de
rendre responsable le patient de son diagnostic ou
encore de la non-efficacit¢é d’un protocole de
chimiothérapie, mais plutot de le rendre responsable
de sa trajectoire de soins. Pour Sartre et les
existentialistes, chaque fois quun choix s’offre a lui,
I’étre humain devient responsable des conséquences
qui découleront de ce choix. « La premiere
démarche de lexistentialisme est de mettre tout
homme en possession de ce qu’il est et de faire
reposer sur lui la responsabilité totale de son
existence » (Sartre, 1946, p. 31). Mais il y a plus.

Sartre avance qu’en plus de rendre I’étre humain
entiérement responsable de son existence, les choix
s'offrant a lui entrainent, a chaque occasion, une
remise en question de son systeme de valeurs.
Comment ne pas voir ici le lien entre la prise de
décisions charnieres dans la trajectoire de soins d’'un
malade et la souffrance spirituelle, définie
précédemment comme une atteinte a I'endroit du
sens et des wvaleurs de lindividu ? Citons le
philosophe : « Choisir d’étre ceci ou cela, c’est
affirmer en méme temps la valeur de ce que nous
choisissons, car nous ne pouvons choisir le mal; ce
que nous choisissons, c’est toujours le bien [..] »
(Sartre, 19406, p. 32). Ainsi, un patient choisissant par
exemple de mettre un terme a ses séances
d’hémodialyse ou choisissant de recourir a 'aide
médicale a mourir déclare en quelque sorte que cette
décision est la bonne, que cela correspond a I'idée
qu’il se fait du Bien. Insistons enfin sur un autre
aspect de la responsabilit¢é vue par la lunette
existentialiste, soit le caractére universel des choix
faits par un individu particulier. En effet, Sartre
avance que choisir ce qui est bien pour soi, c’est,
consciemment ou non, choisir ce qui est bien pour
tous. Pour le philosophe existentialiste, nul n’y
échappe, pas méme celui qui prétend n’engager
personne dans sa conduite personnelle : « Ainsi je
suis responsable pour moi-méme et pour tous, et je
crée une image de ’homme que je choisis; en me
choisissant, je choisis ’homme » (Sartre, 1946, p.
33). On peut donc observer, toujours selon 'angle
existentialiste, que ’homme qui choisit de renoncer
a un protocole de chimiothérapie en déclarant
préférer la qualité de vie a sa quantité déclare que
cela est ce qui est bien, a ses yeux, pour lui et pour
tout ¢tre humain placé dans une pareille situation.

3.3 Existentialisme et angoisse

« La conséquence de nos remarques
antérieures, c’est que ’homme, étant condamné a
étre libre, porte le poids du monde tout entier sur
ses épaules : il est responsable du monde et de lui-
méme [...] » (Sartre, 1943, p. 727). Cette formule de
L’étre et le néant (1943) résume bien ce que nous
avons dit jusqua présent de lexistentialisme
sartrien. De la liberté et de la responsabilité découle
un concept des plus  pertinents  dans
I’'accompagnement spirituel au malade en fin de vie
: Pangoisse. En effet, selon Sartre, « 'existentialiste
déclare volontiers que ’homme est angoisse » (1940,

Les Cabiers francophones de soins palliatifs » Volume 26, numéro 1

62



p. 33). La formule est forte, catégorique, sans appel.
Cela peut se comprendre en ce que, pour la pensée
existentialiste, décider d’une action particuliére, c’est
décider de ce qui est bien. Compris de cette fagon, «
il ne peut pas ne pas y avoir, dans la décision [qu’un
homme| prend, une certaine angoisse » (Sartre,
1946, p. 306). Cette angoisse est inséparable de la
notion de choix, et c’est en ce sens que javance
qu’elle constitue un sentiment relativement nouveau
dans le rapport a la médecine. Il y a angoisse a partir
du moment ou un choix s’offre a nous et qu’aucun
guide ne se trouve sur notre chemin en dehors de
notre propre conscience. Il y a angoisse a partir du
moment ou un acte décisionnel s’impose et devant
lequel nous nous trouvons délaissé. Pour Sartre, en
effet, « le délaissement implique que nous
choisissons nous-méme notre étre. Le délaissement
va avec l'angoisse » (1946, p. 47). Nous sommes
délaissés au sens ou personne, ni Dieu ni homme,
ne vient nous montrer le bon chemin a prendre.

Je voudrais ici marquer une importante
distinction entre l'angoisse et l'anxiété. Cette
distinction, au-dela du simple souci d’exactitude, me
semble a méme d’offrir un élément de réponse
quant a la distinction entre le spirituel et le
psychologique. Simplifions en soulignant que si
lanxiété trouve sa source dans la rencontre avec le
danger, qu’il soit réel ou fictif, présent ou a venir,
langoisse trouve quant a elle sa source dans la
rencontre avec le choix. En effet, la psychiatrie
contemporaine définit Panxiété comme un état
« reli[é] a Iattente, Pappréhension d’un événement »
(Todorov et al, 2016, p. 412). Elle signe une
« incertitude psychologique » devant un danger
présent ou a venir, que ce dernier soit réel ou non
(Todorov et al., p. 412). Dans un article portant sur
Panxiété liée a la santé, les psychologues frangaises
Morgiane Bridou et Colette Aguerre définissent
quant a elles P'anxiété comme « un état de tension
interne [...] qui revét trois composantes principales :
la perception d’un danger imminent, [...] une attitude
d’attente envers ce danger [..] et un malaise
psychologique lié a la conscience d’une impuissance
face a ce danger » (2012, p. 375). L’anxiété peut donc
étre comprise comme un phénomene psychologique
pouvant étre expliqué par les neurosciences et
potentiellement réglé par la pharmacothérapie.
L’angoisse, elle, toujours selon la philosophie de
Jean-Paul Sartre, peut étre définie comme ce poids

ressenti par I’étre mis devant un choix engageant son
systtme de valeurs. Dans le méme sens, la
psychiatrie contemporaine, s’inspirant de la pensée
du philosophe danois Séren Kierkegaard, dit de
I'angoisse qu’elle « est inhérente a la liberté de choix
devant ce qui est possible, incluant le péché envers
lequel '’humain éprouve a la fois une attraction et
une répulsion » (Todorov et al, 2016, p. 414).
Notons qu’ainsi entendue, 'anxiété peut étre vue
comme une conséquence de 'angoisse. Il est en effet
possible de voir comment le fait de choisir peut
entrainer chez un patient une impression de danger.
L’angoisse, quant a elle, apparait comme un
sentiment éminemment spirituel par son lien direct
avec les valeurs de ’étre angoissé. Je tiens I’'angoisse
comme étant étroitement liée a I'idée de souffrance
spirituelle. En effet, l'angoisse doit étre percue
comme le signe d’une situation ou les valeurs de
I'individu se voient ébranlées, mises a I’épreuve,
remises en cause. Une angoisse prolongée ou encore
une décision qui ne serait pas en accord avec les
valeurs du patient, voila des situations qui me
semblent 2 méme d’atteindre le patient dans sa
spiritualité. Je rappelle que ma définition de la
spiritualité ne se veut pas exhaustive, que je n’ai par
exemple exploré que deux des six dimensions de la
spiritualité identifiées par Cherblanc et Jobin (voir
Moncion, 2024). Ainsi, je n’affirme pas que toute la
souffrance spirituelle se résume a P’angoisse, mais
que P'angoisse peut étre percue comme génératrice
de souffrance spirituelle.

3.4 Iexistentialisme au service du médecin de
soins palliatifs

Par le portrait de I'étre humain offert par la
philosophie existentialiste de Jean-Paul Sartre,
portrait insistant sur la liberté, la responsabilité et
I'angoisse, il nous est possible de mieux comprendre
ce qui se joue d’un point de vue spirituel dans la
trajectoire de soins du malade. Ace point de l'article,
rappelons que le but poursuivi est moins de critiquer
la pensée existentialiste que d’examiner ce que cette
vision de ’humain peut impliquer cliniquement
lorsqu’il est question de fin de vie. L’idée selon
laquelle DPétre humain est totalement libre est
contestable et contestée, certes. Ce qui m’intéresse
ici, c’est 'impact de cette liberté a tout le moins
accrue du mourant sur sa spiritualité. Cette facon de
voir la trajectoire de soins du patient, vécue par ce

Les Cabiers francophones de soins palliatifs » Volume 26, numéro 1

63



dernier comme une série de choix faisant intervenir
son systeme de valeurs, me permet d’avancer que le
role du médecin dans le soulagement de la
souffrance spirituelle peut peut-étre se situer a ce
point de rencontre entre le médecin et les valeurs du
patient, soit I’acte décisionnel. Je souligne a ce point
de P'article que l'acte décisionnel, dans le systeme de
santé actuel, met en scene le médecin qui propose et
le patient qui choisit. Le médecin est donc partie
prenante de cet acte a forte teneur spirituelle. Il s’agit
ici d’examiner de quelle fagon le médecin peut
accompagner le patient au fil de ses choix.

Relevons d’abord un premier piege, celui qui
consisterait, par le désir bienveillant de le soulager
de cette angoisse, a prendre les décisions a la place
du patient. 8’1l peut étre lourd pour le patient d’ctre
« condamné a étre libre », il n’en demeure pas moins
que cette liberté participe a sa spiritualité, a son
humanité. Au-dela des questions d’ordre bioéthique
et du cadre légal protégeant la liberté individuelle du
patient, il importe, pour son propre épanouissement
spirituel, que le patient participe activement au
processus décisionnel. « Nous portons seuls le poids
de nos vies », nous rappelle Albert Camus (1942, p.
90). Le médecin doit se garder de se charger de ce
poids. D’une part, cette prise en charge s’avérerait
inefficace, langoisse demeurant toujours d’une
fagon ou d’une autre. En effet, le patient pourrait se
demander s’il a bien fait de se décharger de ce poids
ou si son médecin a pris la bonne décision le
concernant. Choisir de déléguer, c’est encore
choisir. D’autre part, le médecin se chargeant
chaque fois d’un tel poids finirait tot ou tard par
crouler sous une telle accumulation de charges.
Enfin, déléguer au médecin le fardeau de la décision
reviendrait a orienter cette dernicre selon le systeme
de valeurs du médecin plutét que selon celui du
patient. Cette observation nous permet de glisser
vers un second élément, a savoir que le médecin est
lui aussi habité par une dimension spirituelle.

Le médecin est, tout comme son patient, un
étre spirituel. Roseline de Romanet, que nous avons
rencontrée lors du premier article, propose de
considérer l'accompagnement comme « une
rencontre entre deux souffles » (2015, p. 45).
Reconnaitre notre propre spiritualité ainsi que son
influence dans notre posture de soignant m’apparait
essentiel. Nous construisons tous, consciemment ou
non, un sens a notre vie, Nous sommes tous porteurs

de valeurs influengant nos décisions. Le simple fait
d’avoir choisi la médecine et de la pratiquer jour
apres jour signe une spiritualité et témoigne des
valeurs du médecin. Bienveillance, don de soi,
dignité humaine, caractere sacré de la vie, a chaque
soignant son moteur. Ayant cet état de fait a Uesprit,
le soignant en général et le médecin en particulier
doivent se garder de laisser leurs propres valeurs
influencer les choix les plus intimes du patient. De
Romanet nous rappelle qu'« accompagner
spirituellement, ce n’est [...] pas conseiller le malade
ni méme le diriger ou le guider » (2015, p. 63).
Comprenons par la que le médecin doit se garder de
« diriger » et de « guider » le patient vers ses valeurs
a lui, de l'orienter vers un sens qui ne soit pas celui
du patient. En effet, de Romanet écrit plus loin que
« laccompagnement consiste a permettre a
quelqu’un d’étre pleinement lui-méme, pas apres pas
» (2015, p. 64). Cest cette définition de
Paccompagnement, mariée a cette vision de I’étre
humain offerte par Jean-Paul Sartre, qui offre a mon
sens la meilleure piste quant au réle du médecin dans
Paccompagnement spirituel au patient en soins
palliatifs.

Le médecin d’aujourd’hui n’administre pas les
médicaments, n’installe a peu pres jamais de sonde
urinaire ou d’acces vasculaire périphérique, ne
participe ni aux soins d’hygiéne ni aux manceuvres
de mobilisation du patient. Son seul contact avec le
corps du malade survient lors de 'examen physique,
examen qui mériterait une réflexion plus
approfondie, mais qui déborde le sujet du présent
article. Ce qui lie d’abord un médecin et son patient,
c’est donc la communication, la parole, le verbe,
I’échange et bien sar Iécoute. Au terme de cet
échange se trouve presque toujours, in fine, un
choix, une prise de décision, qu’elle soit majeure ou
non. Je ne prétends pas que la totalité du réle du
médecin dans 'accompagnement spirituel se trouve
dans cette décision. Je note seulement que
lomniprésence de I'acte décisionnel est particuliere
a la relation médecin-patient, et que 'on peut y voir
une dimension de 'accompagnement spirituel qui
ne saurait étre comblée par un autre professionnel
de la santé. Si l'accompagnement spirituel du
mourant par le médecin s’incarne donc dans Iacte
décisionnel, la question qui se pose est de savoir
comment, donc, accompagner cet acte. Le malade,
en tant quindividu « condamné a étre libre »,

Les Cabiers francophones de soins palliatifs » Volume 26, numéro 1

64



demeure I'unique responsable de ses décisions, nous
I'avons vu avec Sartre. Il ne s’agit pas de le guider
vers les valeurs qui sont les noétres, nous I'avons
souligné avec de Romanet. Il s’agit plutot, par la
double posture de professionnel de la santé et
d’observateur externe de la réalité du patient, de
faire refléter I'adéquation ou le schisme entre les
valeurs du patient et les décisions qu’il a prises. Le
partage d’information, vu sous cet angle, apparait
deés lors comme spirituel en ce que le médecin, étant
en connaissance de ce quimpliquent les différentes
options cliniques, peut entrevoir en quoi les valeurs
du patient seront mises a Iépreuve. Cela suppose
inévitablement une certaine connaissance du patient
soigné. Face au patient qui, malgré les mises en
garde concernant les impacts potentiels d’une
réanimation  cardiorespiratoire,  demanderait
néanmoins qu’elle soit tentée le cas échéant, une
observation telle que : « D’apres ce que je connais
de vous, cela ne m’étonne pas. Vous me semblez
fonceur et amoureux de la vie, n’est-ce pas ? »
m’apparait profondément spirituelle. A Pinverse,
face au patient qui renoncerait a recourir a un
traitement expérimental et optant pour une
approche palliative précoce, le médecin devinant les
valeurs de son patient et partageant une observation
telle que « Ai-je tort en suggérant que, pour vous, la
qualité de vie semble plus précieuse que la
quantité ? », embrasserait selon moi son rodle
d’accompagnateur spirituel. Ces formules ne
peuvent pas, bien entendu, étre lancées comme des
automatismes. Elles doivent, pour étre chargées
spirituellement, étre appliquées au patient dans son
individualité, individualité qui se laissera découvrir
au fil des entretiens, dans les mots et les non-dits,
dans les projets et les souvenirs que partagera le
patient. Je n’ai mentionné ici que deux exemples
fictifs de patients ayant pris des décisions en
harmonie avec leurs valeurs. Cependant, le role du
médecin m’apparait autant sinon plus important
dans le cas inverse.

L’angoisse, entendue au sens sartrien, peut en
effet étre particuliérement vive pour le patient ayant
pris, pour mille et une raisons, une décision allant
consciemment ou non a 'encontre de son systeme
de valeurs. Le médecin attentif au vécu de son
patient me semble bien placé pour nommer les
valeurs dont le patient est porteur. Par ses propos,
ses comportements, ses réactions, le patient laisse

voir au médecin observateur les valeurs qui
I’habitent. Bien souvent, le patient peut éprouver de
la difficulté 2 nommer ces dites valeurs, a mettre des
mots sur ce qui fait sens en lui. Une sorte de
confusion spirituelle peut s’installer,
particulicrement dans le contexte dune maladie
avancée, ou d’innombrables décisions critiques
doivent étre prises alors méme que la fatigue, la
somnolence et la douleur s’installent. Agir en miroir
des valeurs peut, je pense, aider le patient a
harmoniser sa spiritualité a sa trajectoire de soins.
Notons également que Pexpression « systeme de
valeurs » sous-entend que les wvaleurs sont
interreliées, organisées, hiérarchisées chez chacun
d’une facon éminemment complexe. Par exemple,
lopposition souvent faite entre qualité de vie et
quantit¢ de vie ne peut étre entendue au sens
dichotomique. Ce n’est pas I'une ou lautre. Ces
deux éléments de la fin de vie, qualité et quantité,
doivent étre en tout temps mis en relation, pondérés
P'un par rapport a lautre, étre négociés en quelque
sorte. Le médecin, par sa connaissance des tenants
et aboutissants  des  différentes  options
thérapeutiques proposées, peut étre d’une grande
aide dans cette pondération, dans cette négociation.
Par exemple, devant un patient en phase terminale
verbalisant le désir de conserver par-dessus tout sa
dignité, qui de mieux que le médecin pour
I’'accompagner dans le choix qui est le sien entre une
sédation palliative continue éventuelle et le recours
a laide médicale a2 moutir ? Par Détude et
Pexpérience, le médecin connait chacune des deux
options. La discussion relative a ce choix, a premiere
vue d’ordre médical, peut donc étre chargée de
spiritualité en ce que la description des deux
scénarios devient orientée sous I'angle de la dignité
chérie par le patient.

En somme, je crois que la philosophie
existentialiste portée par Jean-Paul Sartre, par son
insistance sur la liberté et la responsabilité propres a
tout étre humain, peut nous permettre de mieux
saisir ce qui peut habiter le malade d’aujourd’hui. En
faisant observer la place toujours plus importante de
l'acte décisionnel dans la trajectoire de soins du
patient, j’ai pu identifier 'angoisse comme étant une
source potentielle de souffrance spirituelle. Enfin,
mettant en relation la philosophie sartrienne avec la
vision d’accompagnement en soins palliatifs
développée par Roseline de Romanet, jai pu

Les Cabiers francophones de soins palliatifs » Volume 26, numéro 1

65



suggérer que le role du médecin dans
I’'accompagnement spirituel au patient en fin de vie
se trouve peut-ctre en partie dans le fait d’aider le
patient a faire les choix les plus harmonieux par
rapport a ses valeurs les plus cheres, par rapport au
sens qu’il souhaite donner a sa fin de vie.

4. LE ROLE DU MEDECIN FACE A LA
SOUFFRANCE SPIRITUELLE

J’achéve ici ma réflexion sur le role du médecin
de soins palliatifs dans le soulagement de la
souffrance spirituelle du patient en fin de vie. Cette
réflexion se sera déployée sur deux articles. J’ai
d’abord tenté de voir en quoi une définition de la
spiritualité et de la souffrance spirituelle s’avérait
nécessaire a un meilleur accompagnement spirituel
de la part du corps médical. J’ai alors souligné qu’une
compréhension de ce qu’est la spiritualité en soins
palliatifs s’avére essentielle a une plus grande
implication du médecin dans l'accompagnement
spirituel. J’ai ensuite tenté de parvenir a une
définition de la spiritualité a partir de la littérature
existante. Me penchant sur les ouvrages de
I'infirmiere Roseline de Romanet, du médecin Jean-
Claude Devoghel ainsi que des professeurs Jacques
Cherblanc et Guy Jobin, j’ai identifié comme point
de convergence la notion de sens. Des différentes
dimensions de la spiritualité établies par Cherblanc
et Jobin, j’ai retenu celles de sens et de valeur comme
dimensions les plus susceptibles d’impliquer le
médecin de soins palliatifs. J’ai ainsi défini la
spiritualité comme étant ce qui fait sens en chacun
de nous, ce qui s’incarne a travers nos valeurs et nos
choix. Cette définition que 'on pourrait qualifier de
clinique m’a ensuite permis d’explorer différentes
avenues concernant I'accompagnement du patient
par le médecin. Je me suis arrété sur la nécessité de
distinguer la peur de mourir de la peur de souffrir,
aidé en cela par les travaux de la philosophe
Alexandrine Schniewind a propos de la mort. Ma
réflexion m’a ensuite amené a explorer la
philosophie de l'absurde développée par Albert
Camus dans Le mythe de Sisyphe. J’y ai constaté
I'impossibilité pour la raison humaine de saisir un
sens extérieur et transcendant. Je me suis alors
également intéressé a la définition camusienne de la
révolte et comment celle-ci peut prendre la forme
d’une construction de sens en fin de vie. Je me suis

attardé un instant sur la distinction entre sens a
découvrir et sens a construire en me basant sur la
pensée du psychiatre Viktor E. Frankl. J’ai souligné
que toute trajectoire de fin de vie relevait de la
construction de sens, de la persistance de soins actifs
jusqu’au recours a 'aide médicale a mourir. Par la
suite, appuyé par la philosophie existentialiste
développée par Jean-Paul Sartre, jai cherché a
mettre en lumicre la place grandissante de la liberté
et de la responsabilité dans la médecine
contemporaine. Cherchant des moyens de soulager
I'angoisse du patient en fin de vie, définie comme le
sentiment éminemment spirituel survenant face a
des choix remettant en question notre systeme de
valeurs, j’ai défendu I'idée qu’il revient au médecin
d’aider le patient, par ses connaissances médicales
concernant les différentes avenues thérapeutiques, a
harmoniser les multiples choix cliniques aux valeurs
préconisées par le malade. J’ai également fait voir
que I'acte décisionnel, constamment mis de l'avant
dans la trajectoire de soins des malades
d’aujourd’hui, devait étre envisagé sous 'angle de la
spiritualité, les sujets et les décisions en jeu
dépassant largement le strict domaine du corps.

En conclusion, si 'exercice de définition de la
spiritualité m’a semblé incontournable a la tache que
je m’étais fixé, la réflexion concernant 'implication
potentielle du médecin m’aura quant a elle demandé
de choisir un angle de réflexion. Je suis conscient
que de nombreuses avenues n’auront pas été
¢tudiées. Il n’aura pas été question dans cet article,
par exemple, de la notion de dignité. Je n’ai pas non
plus étudié la question du rapport au corps, de la
charge spirituelle que peut comprendre un examen
physique. Le rapport du médecin a sa propre
spiritualité mériterait également une réflexion plus
étendue. Je ne prétends donc pas avoir offert une
réponse tous azimuts, si une telle réponse est
possible. Je crois cependant avoir mis en lumiére des
¢léments cruciaux et particuliers a la relation
médecin-patient. La parole, D’échange, Tacte
décisionnel vu comme créateur de sens,
I’harmonisation entre les valeurs du patient et les
choix qui sont les siens, tous ces éléments me
semblent a méme d’éclairer les consciences quant au
réle du médecin dans 'accompagnement spirituel au
patient en fin de vie.

Les Cabiers francophones de soins palliatifs » Volume 26, numéro 1

66



DECLARATION

I’auteur déclare n’avoir aucun conflit d’intéréts
a déclarer.

REMERCIEMENT

L’auteur tient 2 remercier M. Gilles Nadeau,
intervenant en soins spirituels a la Maison Michel-
Sarrazin de Québec, pour son soutien, sa
supervision, ses propositions d’ouvrages de
réflexion et sa lecture critique de Iarticle tout au long
de I’élaboration de celui-ci.

L’auteur tient a remercier la direction du
Programme de compétences avancées en soins
palliatifs de 'Université Laval, a Québec.

REFERENCES

Bridou, M. et Aguerre, C. (2012). L’anxiété envers la santé :
définition et intérét clinique d’un concept novateur et
heuristique. Annales médico-psychologiques, 170(06),
p.375-381.
https://doi.org/10.1016/j.amp.2010.11.017

Camus, A. (1942). Le mythe de Sisyphe. Editions Gallimard,
1985, collection Folio essais.

De Romanet, R. (2015). La mort est une affaire spirituelle.
Salvator.

Moncion, J.-N. (2024). Entre médecine et philosophie :
réflexion sur le role du médecin de soins palliatifs dans
le soulagement de la souffrance spirituelle du patient

en fin de vie. Cahiers francophones de soins palliatifs.
24(2), p. 80-91.

https://revues.ulaval.ca/ojs/index.php/cahiers-
francophones-sp/article/view /52705

Sartre, J.-P. (1943). L’¢tre et le néant. Gallimard.

Sartre, J.-P. (1946). L’existentialisme est un humanisme.
Editions Gallimard, 1996, collection Folio essais.

Schniewind, A. (2016). La mort. PUF.

Todorov, C., Borgeat, F. et Labrecque, J. (2016). Chapitre 20
: Troubles anxieux, panique, phobies. Dans P. Lalonde
et G.-F. Pinard (dit.), Psychiatrie clinique : Approche
bio-psycho-sociale (4e éd., tome 1, p. 411-445).
Cheneliere Education.

Les Cabiers francophones de soins palliatifs » Volume 26, numéro 1

67



